




Rocío Molina Flores 

VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE 
MUJERES EN LA SEVILLA DEL RENACIMIENTO:

EL CONVENTO DE DOMINICAS 
DE MADRE DE DIOS

Asociación Provincial Sevillana 
de Cronistas e Investigadores Locales 

Sevilla 2025



Esta obra fue merecedora del III Premio ASCIL al Mejor Trabajo Fin de Master cuyo 
jurado estuvo compuesto por: D. Bartolomé Miranda Díaz, D. Francisco Javier Gutiérrez 
Núñez, Dña. Isabel María González Muñoz, D. José Antonio Fílter Rodríguez, D. José 
Cabello Núñez, D. José Manuel Navarro Domínguez, D. José María Alcántara Valle, D. 
Juan Diego Mata Marchena y Dña. María del Carmen Montoya Rodríguez.

JUNTA RECTORA

PRESIDENTE 
Bartolomé Miranda Díaz

VICEPRESIDENTES 
Juan Diego Mata Marchena 
José María Alcántara Valle

SECRETARIO 
José Cabello Núñez

TESORERO 
Fernando García García

VOCALES 
Eusebio M. Pérez Puerto  

Isabel María González Muñoz  
María del Carmen Montoya Rodríguez 

Salvador Hernández González   
Yedra García Sánchez 

© Rocío Molina Flores 
© Asociación Provincial Sevillana de Cronistas e Investigadores Locales

La presente edición ha contado con la colaboración del Área de Cultura y Ciudadanía de la 
Diputación de Sevilla

Fotografía de cubierta: portada de la iglesia del Convento de Madre de Dios, Sevilla. 
Altorrelieve de la Virgen entregando el rosario a Santo Domingo, Juan Oviedo (s. XVI). 
Fotografía de la autora.

Maquetación: Fernando García García 
ISBN: 978-84-09-77490-6 
Depósito legal: SE 2416-2025 
Imprime: Diputación de Sevilla — Imprenta Provincial



A Rafael M. Pérez García, por su dedicación 
y confianza en esta investigación.

A mis padres, Antonio y Luisa, por acompañarme 
y sostenerme siempre en cada paso del camino.

A mi hermana, Luisa María,  
por ser mi ejemplo de fortaleza 

y valentía en la vida.





ÍNDICE

Prólogo .........................................................................................
Introducción  ...............................................................................

Capítulo 1. La instauración de la comunidad (c. 1476-1514) ..

Capítulo 2. Economía  ...............................................................
2.1. Economía conventual  .....................................................

2.1.1. Estructura administrativa interna  ..............................
2.1.1.1. Mayordomía  .......................................................
2.1.1.2. Religiosas diputadas  ...........................................
2.1.1.3. Licencias de la orden de Santo Domingo  ..............
2.1.2. Ingresos regulares  ..................................................
2.1.2.1. Rentabilidad, tipología y distribución geográfica 
de la base patrimonial  ......................................................
2.1.2.2. Mecanismos de constitución del patrimonio  ........
2.1.2.2.1. Compra-ventas  .................................................
2.1.2.2.2. Donaciones y heredades  ..................................	
2.1.2.2.3. Permutas  ...........................................................
2.1.2.2.4. Rasgos del comportamiento económico  ...........
2.1.2.3. Otro procedimiento: títulos de deuda ....................
2.1.3. Ingresos eventuales  ................................................
2.1.3.1. Valor de la profesión: dotes  .................................

2.2. Actividad y gestión particular  .........................................
2.2.1. Renuncias a las legítimas y manutenciones  .............
2.2.2. Herencias  ................................................................

Capítulo 3. Sociología  ................................................................
3.1. Integrantes de la comunidad y su jerarquización  ..............
3.2. Origen y composición social  ..........................................

3.2.1. Alta-media nobleza  ...............................................
3.2.2. Nueva nobleza  ........................................................
3.2.3. Oligarquía urbana  ..................................................	
3.2.4. Conversos  ..............................................................	
3.2.5. Mercaderes  ............................................................

9
13

16

32
32 
32 
32 
35 
36 
40 

40 
61 
62 
68 
73 
75 
77 
79 
79 
91 
92 
96 

99 
99 

110 
116 
122 
126 
138 
144 



3.2.6. Grupo de diversos orígenes: Toro, Alcalá de 
Henares y Galicia  ............................................................

3.3. Dinámicas y funcionamiento del entorno sociocultural ..

Capítulo 4. Cultura  ..................................................................
4.1. Reforma de la Observancia en la Provincia de España 
(ss. XIV-XVI) .......................................................................

4.1.1. Nacimiento de la Observancia en Italia (finales 	
del s. XIV)  ......................................................................
4.1.2. Aplicación del modelo reformista en Castilla 	
(1423-finales del s. XV)  .................................................
4.1.3. Consolidación de la reforma en tiempos de los 
Reyes Católicos y el cardenal Cisneros 			
(1478- principios del s. XVI)  .........................................
4.1.4. Movimiento de sor María de Santo Domingo 
(1507-1512)  ................................................................... 

4.2. Evolución de la religiosidad femenina dominica  .........
4.2.1. De beatas-terciarias a monjas: obediencia y 
clausura de la Observancia  ............................................
4.2.2. Influencia hagiográfica de Santa Catalina 
de Siena en las «santas» locales  ....................................
4.2.3. Símbolos socioculturales en la Andalucía de los 
siglos XV-XVI: literatura espiritual y fundaciones 	
dominicas  .......................................................................
4.2.3.1. El Oratorio Devotíssimo de Gómez García 
(1512)  .............................................................................

Conclusiones  .............................................................................
Fuentes y bibliografía  ..............................................................
Anexos  .......................................................................................

146 
148 

155 

156 

157 

161 

169 

171 
174 

174 

189 

202 

213 

225 
227 
252 



PRÓLOGO

Otra vez Sevilla, y otra vez el siglo XVI, constituyen el 
marco espaciotemporal de la obra merecedora del III Premio ASCIL 
al mejor Trabajo Fin de Máster sobre la historia y el patrimonio 
artístico local de la provincia de Sevilla presentado y defendido en las 
universidades públicas de la capital: Hispalense y Pablo de Olavide. 
Pues, como se recordará, el primer premio recayó en el tratado de 
Samir el Moussaoui Calderón titulado Mercaderes Genoveses en 
Sevilla en el primer tercio del siglo XVI: entre Europa y América 
(2020), y el segundo, en el trabajo de Javier Carmona Martín, titulado 
Ascenso Social y consolidación de un linaje converso: los Sánchez 
Dalvo en la Sevilla del Quinientos (2022). En esta ocasión, la obra 
galardonada ha sido Vida y cultura letrada de una comunidad de 
mujeres en la Sevilla del Renacimiento: el convento de dominicas 
de Madre de Dios, fruto de la investigación científica de Dª Rocío 
Molina Flores y de la dirección académica de D. Rafael Mauricio 
Pérez García, Catedrático de Historia Moderna de la Universidad de 
Sevilla, a quien la autora debe la tutorización del trabajo.

Ocho fueron las obras presentadas en la convocatoria de 
2024, todas ellas de una altísima calidad y todas ellas evaluadas en 
su momento con la máxima calificación, como establecen las bases 
del premio. Sin embargo, los miembros del jurado se decantaron 
por dos de aquellas ocho monografías: ésta que ahora se publica y 
La Cárcel Real de Sevilla. Siglos XVI-XIX. Continuidad y cambio, 
trabajo realizado por D. Pablo Rodríguez Vargas y dirigido por 
D. Juan José Iglesias Rodríguez. La originalidad, el rigor en la
exposición, la relevancia del tema planteado, la trascendencia de las
conclusiones alcanzadas, la idoneidad de las fuentes consultadas y el
valor literario de ambas obras llevaron al jurado a optar porque en la
presente edición se concedieran dos premios, en lugar de uno.

Vida y cultura letrada de una comunidad de mujeres en la 
Sevilla del Renacimiento: el convento de dominicas de Madre de Dios 
es ciertamente una obra excepcional. A lo largo de la monografía, la 

9



autora aborda la historia de este cenobio sevillano desde su fundación 
hasta mediados del siglo XVI, compaginando el análisis meticuloso 
de las fuentes con una literatura esmerada, pero sencilla, que resulta 
sugestiva para cualquier lector. Con rigor y maestría, la obra aborda 
a lo largo de sus cuatro capítulos los comienzos de la comunidad, 
su economía, su sociología y la cultura desarrollada en la misma 
durante las primeras décadas del Quinientos.

Así pues, la instauración del convento (c. 1476-1514) es 
tratada en el capítulo primero, donde se detallan las fases iniciales 
del momento fundacional que, según Molina Flores, fueron tres: la 
existencia de un pequeño beaterio antes de 1476; la regulación de 
la comunidad tras recibir el hábito dominico, entrar en la clausura y 
adscribirse a la advocación de Madre de Dios, a partir de 1476; y la 
introducción en la observancia desde 1485 en adelante.

La economía conventual es analizada en el capítulo segundo. 
En él, la autora describe con precisión los mecanismos de constitución 
del patrimonio por medio de compra-ventas, donaciones, permutas, 
arrendamientos, rentas, dotes y herencias, lo que pone de manifiesto 
que a comienzos del siglo XVI los bienes del clero regular eran 
perfectamente enajenables.

La sociología es el asunto del capítulo tercero, donde se 
explica el origen y la composición social de los integrantes de 
la congregación, así como su jerarquización y las dinámicas y 
funcionamiento del entorno sociocultural.

Finalmente, el capítulo cuarto está dedicado a la cultura 
desarrollada en la religiosidad femenina dominica, desde la Reforma 
de la Observancia en la Provincia de España durante los siglos XIV-
XVI hasta la influencia hagiográfica de Santa Catalina de Siena en 
las “santas” locales y la simbología sociocultural en la Andalucía de 
los siglos XV y XVI.

10



Acompañan al texto dieciséis tablas, un cuadro, tres anexos 
(de tablas, estudios y transcripciones), y ochocientas cuarenta y 
cuatro notas a pie de página que resultan del mayor interés.

La consulta exhaustiva de documentos del Archivo Histórico 
Provincial de Sevilla, del Archivo Municipal de Sevilla, del Archivo 
de la Provincia Dominicana de Andalucía y del Archivo General de 
Simancas garantiza su novedad y explica las grandes aportaciones 
de este estudio a la historiografía conventual sevillana. Del mismo 
modo, la lectura y análisis de una veintena de obras históricas y 
de ciento ochenta publicaciones entre libros, actas de congresos y 
artículos de revistas especializadas aseguran el éxito de una obra 
cuya documentación, idónea siempre y de primer nivel, no admite 
discusión.

Alonso de Morgado, en su Historia de Sevilla (1587), se 
preocupó de explicar los orígenes de los 16 cenobios masculinos 
y 21 femeninos que existían en la Sevilla de su tiempo, siendo uno 
de ellos el de Madre de Dios. Gracias al trabajo de Rocío Molina 
conocemos con bastante exactitud la historia de este convento 
dominico en sus primeros decenios. Sería conveniente hacer lo 
mismo con otros muchos centros monacales sevillanos de los que 
poco sabemos. Y el trabajo que prologamos podría servir sin duda de 
inspiración y de modelo para tal menester.

José María Alcántara Valle
Juan Diego Mata Marchena

11





INTRODUCCIÓN

El fenómeno sociocultural que atravesaron las comunidades 
de mujeres dominicas en Castilla, entre finales del siglo XV y media-
dos del siglo XVI, ha sido atendido especialmente por la historiogra-
fía reciente. Debido a ello, resultaba conveniente abordar del mismo 
modo esta cuestión en el panorama sevillano de la época. El objeto 
de estudio escogido fue el convento de Madre de Dios de Sevilla, 
que nos permite conocer los procesos de creación de un beaterio, su 
institucionalización y la aplicación de la Reforma de la Observancia. 
Favorecido, además, por la promoción social y económica de los li-
najes andaluces del Quinientos, partícipes de la religiosidad median-
te dos métodos: el patronato y el ingreso en instituciones de la orden 
de Santo Domingo. Dando lugar al desarrollo de espacios culturales 
femeninos, consumidores e impulsores de la literatura espiritual en 
la capital hispalense, centro de la producción bibliográfica del Rena-
cimiento.

Por lo tanto, el planteamiento inicial de nuestra investiga-
ción consistió en aproximarnos al estudio de la espiritualidad feme-
nina dominica tardomedieval y su desarrollo durante el siglo XVI, 
auspiciada por el surgimiento de la Reforma de la Observancia. No 
obstante, conforme nos adentrábamos en nuestro cometido, coinci-
dimos en que se trataba de un fenómeno mucho más profundo, que 
abarcaba diversos aspectos y cuya extensión territorial partía desde 
Italia y recorría toda Castilla. Por consiguiente, se decidió tratarlo a 
partir de un objeto de análisis en concreto, apostando por el enfoque 
microhistórico de la escuela de autores como Giovanni Levi, redu-
ciendo la escala de observación1.

La elección del convento de Madre de Dios de Sevilla res-
ponde a múltiples razones. En primer lugar, atravesó una transfor-
mación, desde un grupo de mujeres laicas, pasando por la monaca-
lización y adoptando la observancia, lo que nos permitiría examinar 
el proceso en su conjunto. En otras investigaciones, se habían dado a 
1   LEVI, Giovanni. “Sobre microhistoria” en BURKE, Peter, ed. Formas de hacer historia. Madrid: 
Alianza, 2009, pp. 119-143.

13



conocer parte de la relevancia socioeconómica del convento2, por lo 
que, nos decidimos a acercarnos desde tres perspectivas: económica, 
social y cultural. Pues la proliferación de fundaciones de dominicas 
en Andalucía no se comprende sino tenemos en cuenta el proceso 
de enriquecimiento y ennoblecimiento, que incentivó el aumento 
de linajes poderosos, y profundamente piadosos, que promovieron, 
mediante las relaciones con frailes y monjas, una extensa cultura es-
piritual. La transmisión personal y patrimonial de la devoción entre 
mujeres, ya fueran laicas o profesas, desembocó en la creación de 
espacios femeninos, en el que éstas encontraron un cauce de expan-
sión religioso, mecido sobre el crecimiento de la teología mística, 
que propugnaba la interiorización como método para alcanzar la per-
fección cristiana. Buscamos, por lo tanto, no limitarnos a situar a las 
religiosas dentro de su comunidad y de su orden, de forma estática, 
sino que las observamos en el contexto de su tiempo, pues la clau-
sura y la obediencia no impidieron la continuación de las dinámicas 
del mundo exterior dentro del claustro, ni tampoco la existencia de 
una autoría espiritual femenina.

Nuestra investigación se basa fundamentalmente en la docu-
mentación de archivo extraída del Archivo Histórico Provincial de 
Sevilla, de la sección de Protocolos Notariales. Han sido consultados 
por completo los legajos existentes entre los años 1518 y 1530 de los 
Oficios 4 y 5. Además, con el objetivo de poder abarcar el período 
de tiempo restante hasta mediados del Quinientos, debido a la ex-
tensión de documentación existente, y para contar con una muestra 
variada de años y revisar diversas escribanías, se han realizado catas 
cronológicas de la década de los 30, 40 y 50 del siglo, en los Oficios 
1, 6, 7, 8, 9, 15 y 20. Como resultado, contamos con 166 documentos 
convenientes para este estudio entre nuestras fuentes. Asimismo, la 
reconstrucción de los primeros años de vida de la comunidad ha sido 
posible mediante la búsqueda en el Registro General del Sello del 
Archivo de Simancas. Desgraciadamente, no se ha podido acceder al 

2   CALDERÓN BENJUMEA, Carmen, SANZ SERRANO, María Jesús y CALDERÓN BENJUMEA, 
José Antonio. El Real Monasterio de Madre de Dios de Sevilla. Sevilla: Guadalquivir Ediciones, 2004; 
LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón y de Hernán Cortés en Sevilla y el 
templo de Madre de Dios de la Piedad. Sevilla: Imprenta Provincial, 1948.

14



Archivo conventual por haber sufrido un incendio a finales del siglo 
XVI, ni se han encontrado documentos en el Archivo Histórico de 
los Dominicos de la Provincia de España.

Por otra parte, la bibliografía consultada ha sido diversa, de 
temática tanto económica como social y cultural. Se han tenido en 
cuenta otros estudios económicos conventuales como el que realizó 
Ríos de la Llave en la comunidad de Santo Domingo de Caleruega, 
así como investigaciones acerca de dotes de religiosas de Gómez 
Navarro y otras monografías al respecto, centradas en la ciudad de 
Sevilla, como la de Martínez López. En cuanto a la sociología con-
ventual, se ha abordado desde la documentación de archivo para co-
nocer la identidad de las religiosas, así como de prosopografías y ge-
nealogías, pertenecientes a autores como López de Haro, Argote de 
Molina, Ramírez de Guzmán, Sánchez Saus y Juan Gil. La informa-
ción sociológica acerca de los linajes andaluces ha sido tratada am-
pliamente por la historiografía, dando lugar a una bibliografía pro-
funda y extensa, en la que resaltan nombres como Domínguez Ortiz, 
Carriazo Rubio, Ladero Quesada, Herrera García y Soria Mesa entre 
otros.

Por otro lado, el conocimiento de la literatura espiritual de 
los siglos XV y XVI se ha recogido de autores de referencia en la 
materia, especializados en la historia de la orden de Santo Domingo, 
como Melquíades Andrés, García Oro, Álvaro Huerga, Sastre Va-
ras y Beltrán de Heredia. Expertos en la existencia de grupos laicos 
femeninos han sido esenciales, como Miura Andrades, Graña Cid 
y Ángela Muñoz, así como investigadoras que, recientemente, han 
apostado por el estudio del mundo de conventual femenino, desde 
una perspectiva social y política, principalmente Ángela Atienza, y 
desde el prisma de la Reforma de la Observancia y la espirituali-
dad dominica, como Pérez Vidal y Álvarez Rodríguez. Finalmente, 
nos hemos adentrado en el análisis de obras espirituales de la época, 
entre las que se encuentran: El Diálogo de Santa Catalina de Siena 
(1377-1378), Libro de la Oración de sor María de Santo Domingo (c. 
1518), Exposición del estado y velo de las monjas (1557) de fray Do-
mingo de Valtanás y Oratorio Devotíssimo de Gómez García (1512). 

15



ROCÍO MOLINA FLORES 

CAPÍTULO 1. La instauración de la comunidad (c. 1476-1514)

La fundación de un convento responde a dinámicas religio-
sas, sociales, políticas y económicas; abarcarla desde una única pers-
pectiva supone, por lo tanto, una limitación metodológica. Definir el 
momento fundacional exacto de una institución religiosa es una mi-
sión significativamente complicada. Aún más si estudiamos la forma-
ción de conventos femeninos, que presentan características propias, 
como se están encargando de dar a conocer los estudios recientes al 
respecto3. Son dos las razones principales de estas complejidades. 
En primer lugar, su instauración no sucede de forma concreta y ais-
lada, sino que se trata de un proceso compuesto por distintas fases4. 
A ello hay que sumarle que no existiese un modelo único a seguir; 
más bien al contrario, encontramos una gran diversidad al observar 
el caso concreto de cada institución (sólo el 30% sigue un proceso 
jurídico uniforme)5. Por otro lado, como señalan investigadoras de 
la materia, como Pérez Vidal, Graña Cid y Ángela Atienza, se deben 
tener en cuenta las particularidades del establecimiento de un con-
vento femenino: su dependencia de la rama masculina de la orden 
(en nuestro caso la orden de Santo Domingo) y en consecuencia, la 
subordinación a una normativa diferente; la iniciativa fundacional 
por parte de una mujer, normalmente; la procedencia de beaterios, 
3   PÉREZ VIDAL, Mercedes.  Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla: desde 
los orígenes hasta la reforma observante (1218-1506). Gijón: Trea, 2021; GRAÑA CID, María del 
Mar.  Religiosas y ciudades: la espiritualidad femenina en la construcción sociopolítica urbana 
bajomedieval: Córdoba, siglos XIII-XVI. Córdoba: Asociación Hispánica de Estudios Franciscanos, 
2010; ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos: una historia social de las fundaciones en 
la España moderna. Madrid: Marcial Pons, 2008; ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos 
femeninos y reforma la implantación de la Observancia en los monasterios de la Orden de Predicadores 
en Castilla durante el siglo XV. Zamora y Toro” en COLESANTI, Gemma, GARÍ, Blanca y JORNET 
I BENITO, Núria, coords. Clarisas y dominicas: modelos de implantación, filiación, promoción y 
devoción en la Península Ibérica, Cerdeña, Nápoles y Sicilia. Firenze: University Press, 2017; 
ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “De beatas a monjas dominicas: el proceso de constitución 
del monasterio de Santa Catalina de Sena de Zamora a finales del siglo XV”. Hispania, 2015, n. 
249, vol. 75, pp. 11-38; TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita. “La “complicada” historia de 
una fundación. Dominicas de la Madre de Dios de Valladolid (1550)”.  Studia Historica: Historia 
Moderna, 2019, n. 41, vol. 2, pp. 7-34.
4  MIURA ANDRADES, José María. Las fundaciones dominicas en Andalucía: 1236-1591. Sevilla: 
Universidad de Sevilla, 1987, p. 75. Por ello, autoras como Graña Cid prefieren hablar de ello como un 
“establecimiento religioso”. GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, 
p. 24.
5  MIURA ANDRADES, José María. Las fundaciones dominicas en Andalucía…, p. 81.

16



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

emparedamientos o comunidades terciarias anteriores6, etc. La úl-
tima causa nos remite a otro aspecto fundamental, la regularización 
de modos de vida laicos femeninos mediante la implantación de la 
Reforma de la Observancia, surgida en Castilla entre los siglos XV y 
XVI7. Movimiento llevado a cabo por iniciativa de frailes y monjas 
reformadores, incluido dentro del proyecto político-religioso auspi-
ciado por los Reyes Católicos, formando parte de su plan para con-
seguir el ansiado patronato regio8.

La fundación de cada convento es excepcional, sin embargo, 
existe un marco relativamente general, que engloba a las comunida-
des religiosas femeninas de la época. El hecho de tratarse de crea-
ciones a cargo de mujeres, y en las que éstas tuvieron cierto prota-
gonismo, define una especie de modelo observable en los conventos 
femeninos castellanos (no únicamente en dominicas, sino también 
en franciscanas, por ejemplo). Se resume, generalmente, en un pro-
ceso de institucionalización que transformó las comunidades laicas 
existentes, beaterios o emparedamientos, en conventos regulados 
por una orden religiosa, que finalmente adoptaron la observancia. 
La fundación de nuestro objeto de estudio, el convento de Madre de 
Dios de Sevilla, se inserta dentro de estas dinámicas y mecanismos, 
por lo que presenta también cuestiones difíciles de responder. Des-
graciadamente, la pérdida de documentación del período cronológi-
co que nos interesa, a causa del incendio que sufrió el archivo a fina-
les del siglo XVI, nos complica la reconstrucción de sus inicios9. En 
6  PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 68; 
GRAÑA CID, María del Mar.  Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 23, 294, 296-298; 
ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, p. 96.
7  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. Historia de la reforma de la provincia de España (1450-
1550). Roma: Instituto Storico Domenicano, 1939, y “Los comienzos de la Reforma Dominicana en 
Castilla, particularmente en el convento de S. Esteban de Salamanca y su irradiación a la Provincia de 
Portugal”. Miscelánea, vol. 1; NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in membris: conventualidad 
y resistencia a la reforma entre los dominicos de Castilla en el siglo XV”. En la España medieval, 
2009, n. 32, p. 299.
8  GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma durante el período de los Reyes Católicos” 
en GARCÍA VILLOSLADA, Ricardo, dir. Historia de la Iglesia en España. Madrid: Editorial Católica, 
1979, vol. 3.1, pp. 269-271; DE AZCONA, Tarsicio. Isabel la Católica: estudio crítico de su vida y su 
reinado. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1964, pp. 557-558; GARCÍA ORO, José. Cisneros 
y la reforma del clero español en tiempo de los Reyes Católicos. Madrid: Instituto Jerónimo Zurita, 
1971, pp. 11-12.
9  CALDERÓN BENJUMEA, Carmen, SANZ SERRANO, María Jesús y CALDERÓN BENJUMEA, 

17



ROCÍO MOLINA FLORES 

consecuencia, la falta de información ha sido solventada mediante 
los datos que nos aportan la crónica de la orden de Santo Domingo10, 
los anales de la ciudad de Sevilla y los registros documentales con-
servados en el Archivo General de Simancas11. Sin embargo, debe-
mos considerar que el desconocimiento existente sobre los primeros 
años de este tipo de instituciones, ha provocado que los cronistas e 
historiadores dominicos recurran a la adulteración de sus relatos, en 
la búsqueda de legitimar la grandeza de la orden12. Es importante, 
por lo tanto, tener en cuenta todos estos factores antes de entrar de 
lleno en nuestra investigación.

La fecha del establecimiento de la comunidad de beatas, an-
terior a la regulación del convento, es desconocida. Algunos autores 
señalan el año 1476 como punto de partida del beaterio13. Sin embar-
go, la bibliografía no concuerda con este dato. Según nuestra inves-
tigación, el proceso fundacional de Madre de Dios se puede dividir 
en tres etapas principales14:

1. Anterior a 1476: existencia del beaterio.
2. A partir de 1476: regulación de la comunidad mediante la
recepción del hábito, la entrada en clausura y la adscripción
a la advocación de la Madre de Dios.
3. Desde 1485 en adelante: introducción en la observancia.

José Antonio. El Real Monasterio de Madre de Dios de Sevilla. Sevilla: Guadalquivir Ediciones, 2004.
10  Se ha tomado como referencia la Historia General de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores 
de fray Juan López, obispo de Monópoli. También se ha consultado la Historia de la Provincia de 
Andalucía de la Orden de Predicadores de fray Antonio de Lorea Amescua, aunque se limita a narrar 
lo que aparece en la crónica anterior mencionada.
11  Consultados digitalmente a través de PARES (Portal de Archivos Españoles: pares.cultura.gob.es).
12  Respecto a la historiografía dominica véase: ESPONERA CERDÁN, Alfonso. “Aproximación a 
la historiografía dominicana ibérica desde el Renacimiento hasta la Ilustración (siglos XVI-XVIII)”. 
Archivo Dominicano: Anuario, 2003, n. 24, pp. 107-148.
13  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes y la sociedad 
sevillana bajomedieval. Sevilla: Diputación de Sevilla. Área de Cultura y Ecología, 1998, p. 104.
14  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores 
/ por Don Fray Ioan Lopez Obispo de Monopoli de la misma Orden. Valladolid, 1613, pp. 240-241; 
ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble y muy leal ciudad de 
Sevilla, metrópoli de Andalucía, que contienen sus más principales memorias desde el año 1246, en 
que emprendió conquistarla del poder de los Moros el gloriosísimo Rey S. Fernando III de Castilla 
y Leon, hasta el de 1671 en que la Católica Iglesia le concedió el culto y título de Bienaventurado. 
Madrid: Imprenta Real, 1677, Libro XII. Reproducción digital del original conservado en la Biblioteca 
de la Universidad de Sevilla, p. 378.

18



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Ciertamente, dicha cronología corresponde con la aportada 
por Graña Cid en cuanto a las fases de instauración, regularización 
y reforma que sufrieron los grupos laicos femeninos. Se observa un 
auge de éstos en las décadas de los 60 y 70 del siglo XV, que evo-
luciona en una progresiva monacalización favorecida por el proceso 
reformador hasta principios del XVI15. La espontaneidad de los vín-
culos religiosos-femeninos laicos conlleva que en ocasiones, como 
en nuestro caso, no se disponga de mucha información acerca de 
ellos16. No obstante, contamos con un dato esencial, aparecido en 
todas las fuentes consultadas, la identidad de la fundadora del bea-
terio. Se trata de Isabel Ruiz de Esquivel (mitad del siglo XV-prin-
cipios del XVI), miembro de la oligarquía sevillana medieval, de la 
que se conocen ciertos elementos biográficos17 (Cuadro 1). Es hija 
de Constanza Sánchez de Esquivel (primera mitad del siglo XV), 
de filiación desconocida, perteneciente al linaje de los Esquivel, de 
larga tradición en la ciudad, relacionados con cargos en el gobier-
no municipal de Sevilla y con la casa ducal de Medina Sidonia18. 
Contrajo matrimonio, en primer lugar, con Diego Fernández de Vi-
llarreal, alcalde mayor y teniente del adelantado de la Frontera. Sus 
descendientes, hermanos de Isabel Ruiz por parte de madre, fueron 
Fernando de Torres, Juan de Torres († 1486) y Alonso de Torres19. El 
primogénito presenta una importante carrera eclesiástica, ocupando 
el cargo de prior del convento de Santa María de las Cuevas y como 
confesor de Enrique IV y de los Reyes Católicos. El segundo de 
ellos es definido como el causante del despegue del linaje, desde 
su primer cargo como corregidor de Carmona (1438) hasta conver-
tirse en veinticuatro de Sevilla (1440), maestresala del rey (hasta 
1484), señor de Turón (1467), alcaide de Constantina (1445) y en 
último lugar, obtener la tenencia del castillo de Fregenal, concedida 
por los Reyes Católicos (1478). Además, logró el entroncamiento 
con la Casa de Arcos, mediante el casamiento con Catalina Ponce 
15  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 28-32.
16  Ibíd., p. 57.
17  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 240-241; ORTIZ DE 
ZÚÑIGA, Diego. Anales eclesiásticos y seculares..., p. 378.
18  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales. Sevilla: Guadalquivir, 1991, T. I, pp. 95, 
98-99, y Linajes sevillanos medievales. Sevilla: Guadalquivir, 1991, T. II, p. 364.
19  Ibíd., pp. 307-309; ibíd., 416.

19



ROCÍO MOLINA FLORES 

de León (1440)20. Por último, el tercero de los hermanos, fue alcaide 
de Aznalcóllar, fiel ejecutor y veinticuatro de la ciudad (1448), em-
parentando con los Quadros al contraer matrimonio con Catalina de 
Quadros (1437)21. El linaje de los Torres-Villarreal, en definitiva, es 
un ejemplo de promoción social entre la aristocracia sevillana del 
siglo XV.

Constanza Sánchez, en un segundo matrimonio, casó con 
Alonso Ruiz de Arnedo (primera mitad del siglo XV), padre de nues-
tra fundadora y veinticuatro de Sevilla. También desconocemos su 
filiación, aunque se apunta que fue hijo de Diego Ruiz de Arnedo, un 
linaje que se estableció en la ciudad desde el repartimiento pero no 
logró consolidarse entre el grupo oligárquico22. Isabel Ruiz casaría 
con Juan Sánchez Huete, alcalde mayor de Sevilla, quedando viuda 
y sin descendencia (antes de 1476). Con ella se extinguió definitiva-
mente el linaje de los Arnedo en la ciudad23. El estado de viudedad 
y la falta de descendientes en su biografía son factores esenciales 
que explican la formación del beaterio. Se inserta dentro de un me-
canismo adoptado y repetido por mujeres de la época, de todos los 
niveles aristocráticos, en los conventos castellanos. De hecho, se ha-
bla de una preferencia de las ramas femeninas de la baja nobleza 
para la fundación de comunidades de religiosas puesto que, de esta 
manera, eran capaces de reproducir dinámicas sociales propias de 
la alta aristocracia pero con unos recursos económicos más limita-
dos24. La motivación principal era espiritual, comprendida dentro de 
la mentalidad profundamente piadosa de la época, aunque no hay 
que olvidar las razones simbólicas que implicaban estas actuaciones: 
poder, honor, perpetuidad y, finalmente, la búsqueda de un lugar de 
enterramiento familiar25.

20   Ibíd., p. 308.
21   Ibíd., p. 307. 
22   SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 41, y T. II, p. 347. 
23   Ibíd.
24   MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 
177-180; GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 57.
25   GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 50-52. 

20



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Las circunstancias en las que quedaban estas mujeres eran 
solventadas por ellas, mediante la unión o la creación de comuni-
dades de religiosas, que se convertían en auténticos refugios hasta 
sus fallecimientos26. Ángela Atienza ha tenido a bien denominarlas 
fundaciones para sí mismas, puesto que la vida conventual se con-
virtió en una verdadera alternativa27. Por ello, se reflexiona acerca 
de posibles fundaciones previstas por el matrimonio, en el caso de 
viudedad de la esposa, como destino seguro para ésta e incluso para 
sus hijas. El contexto social y religioso, en el que las opciones prin-
cipales para las mujeres eran el matrimonio o la entrada en el con-
vento, favoreció que, ante la viudedad, se inclinaran por el claustro, 
puesto que las ayudaba a salvaguardar una imagen honrosa28. Una 
vez la comunidad se constituyó en convento, Isabel Ruiz de Esquivel 
recibió el hábito y, con él, el cargo de priora vitalicia29. La injeren-
cia de mujeres nobles en cargos de poder en la jerarquía conventual 
también fue común30, convirtiendo estas instituciones en «empresas 
fundacionales de la familia y para la familia»31.

La voluntad fundacional es el primer factor tenido en cuenta 
para comenzar a hablar de este tipo de procesos. Le sigue la dotación 
material, por la cual se hace patente el establecimiento de la comuni-
dad. Al tratarse de un beaterio, nuevamente, no se nos ofrece mucha 
información al respecto. Sin embargo, nos resulta interesante el dato 
económico, aportado en algunas fuentes, debido al carácter legenda-
rio de éste. Se atribuye la dotación al hallazgo de un tesoro por parte 
de Juan Sánchez Huete, marido de Isabel, en sus casas32. Otorgan-
do al marido tanto la voluntad fundacional como la capacidad de la 
aportación económica y, por lo tanto, con el fallecimiento de éste, 

26   MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, p. 
184; PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 53; 
ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, p. 327-332.
27   ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, p. 327.
28   Ibíd., pp. 331-336.
29   MORGADO, Alonso de. Historia de Sevilla. [ed. facs.]. Sevilla: Colegio Oficial de Aparejadores y 
Arquitectos Técnicos de Sevilla, 1981, fol. 151v.
30   GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 320-322.
31   ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, pp. 346-347.
32   ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Anales eclesiásticos y seculares…, p. 378; MORGADO, Alonso 
de. Historia de Sevilla..., fol. 151v.

21



ROCÍO MOLINA FLORES 

su viuda cumplió su deseo, destinando el dinero a tal labor. Es cier-
to que se documentan casos de intervención económica masculina 
en la formación de beaterios, mientras que el legado espiritual era 
favorecido por mujeres33. Se habla entonces de una coparticipación 
matrimonial, en la que la voluntad era conjunta pero, finalmente, se 
materializó una vez el marido fallecía.

No obstante, existen elementos que desfavorecen esta ver-
sión. En primer lugar, como se ha comentado, el propio carácter fic-
ticio del relato, que se presenta inverosímil. Por otro lado, la pobreza 
de la comunidad inicial es manifestada en las crónicas, lo que será 
evidenciado más adelante, y que también explica, probablemente, 
la causa del establecimiento de un beaterio, que implicaba menos 
recursos económicos. Finalmente, el estado de viudedad de Isabel 
Ruiz, que responde a pautas ya comentadas, y lo que la convierte en 
fundadora individual34. Normalmente, en estas situaciones el marido 
dejaba en herencia todo su patrimonio a su esposa y ésta lo destinaba 
enteramente al convento35.

La primera versión concuerda con el argumento habitual, 
defendido por la historiografía, de que las dotaciones por parte de 
mujeres eran puramente espirituales. Una correspondencia, estable-
cida desde antaño, entre feminidad y religiosidad. No obstante, es 
importante superar ciertas teorías, otorgando a las mujeres el pro-
tagonismo fundacional que tuvieron sobre los conventos femeninos 
entre finales del siglo XV y principios del XVI, observado en todo 
el territorio castellano pero con una amplia proliferación en Sevilla 
y Córdoba36. En más del 80% de los casos, ambas dotaciones eran 
promovidas por la mujer37. Lo que explica la apertura de este tipo

33  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad..., p. 52.
34  Ibíd., pp. 52 y 55.
35  Ibíd., p. 57.
36  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad..., p. 52; MIURA ANDRADES, 
José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 177-179; ATIENZA LÓPEZ, 
Ángela. Tiempos de conventos…, pp. 338-342.
37  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 52.

22



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

de comunidades a un mayor número de grupos sociales y, por lo 
tanto, la diversidad económica que se encuentra en las fundaciones 
femeninas38.

La regularización del convento tuvo lugar en 1476, lo que 
Graña Cid denominaría como una fundación institucionalizadora, 
puesto que se asienta sobre una comunidad laica previa39. Este tipo 
de fundaciones serían las predominantes entre 1470 y 150040. Lo 
consideramos así porque en las crónicas aparece como el momento 
en que las religiosas recibieron el hábito y profesaron clausura con 
la advocación de la Madre de Dios41. La localización del conven-
to continuaría estando donde, con anterioridad, se fundó la casa de 
beatas: el antiguo Hospital de San Cristóbal, cercano a la Puerta de 
Triana42. La Regla de Santo Domingo fue otorgada por fray Alonso 
de Ojeda, religioso del convento de San Pablo y confesor de Isabel 
Ruiz de Esquivel, con previa licencia de fray Juan de San Martín, vi-
cario general de la orden e inquisidor43. El hecho de que el confesor 
de la fundadora interviniese en la regulación de la comunidad nos 
evidencia que se trató de una iniciativa individual por parte de ésta, 
que pese a ser común, no era lo preferente en este tipo de institucio-
nes44, sino que responden en su mayoría a voluntades colectivas. Sin 
embargo, es cierto que la mediación de fray Alonso de Ojeda se pue-
de valorar como una labor en conjunto o, más bien, se estima dentro 
del papel que la rama masculina, precursora de la reforma, tuvo en 
los grupos religiosos femeninos. Desde el principio, se observa la 
implicación de los frailes del monasterio de San Pablo sobre las re-
ligiosas, al tratarse de la principal institución de autoridad dominica 
de Sevilla, asentada en una larga tradición45. Influencia que, segura-
mente, inclinó la balanza, a la hora de la elección de la regla, a favor 
de la orden de los Predicadores. La cercanía geográfica del beaterio 

38  MIURA ANDRADES, José María. Las fundaciones dominicas en Andalucía…, pp. 98-99.
39  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 51.
40  Ibíd., p. 55.
41  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 240-241.
42  Ibíd. ORTIZ DE ZÚÑIGA, DIEGO. Anales eclesiásticos y seculares…, p. 378.
43  Ibíd. 
44  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 55.
45  MORGADO, Alonso de. Historia de Sevilla…, fols. 132r, 132v, 133r.

23



ROCÍO MOLINA FLORES 

es otra prueba de ello, puesto que normalmente estas comunidades 
se situaron próximas a instituciones religiosas masculinas46.

	 Una vez que el convento se encontró institucionalizado como 
tal, se comenzaron a observar necesidades arquitectónicas. Las debi-
lidades del edificio y de la localización de éste se hacen patentes des-
de el principio de la regularización, hasta que finalmente se realizó el 
traslado. En esta época, ya se evidencia la intervención de los Reyes 
Católicos, con el otorgamiento de privilegios al convento, que per-
cibió ventajas gracias a la monacalización. Introducirse en la regla 
de una orden religiosa conllevaba este tipo de beneficios. Por ello, 
en recientes investigaciones se resalta la disposición que las beatas 
tuvieron para ello, debido a múltiples razones, al contrario de lo que 
se ha manifestado en ciertas ocasiones, abogando al temor a una pér-
dida de independencia47. Se llevaron a cabo estrategias de permanen-
cia dentro de las ciudades48, debido a la precariedad que presentaron 
los beaterios hasta principios del siglo XVI. En octubre de 1478, 
encontramos el primer documento que presenta esta temática, por el 
que los reyes mandan a una comisión, compuesta por el obispo de 
Cádiz, el asistente Diego Merlo y Juan Guillén, a informarse sobre 
qué casas son necesarias para ampliar la iglesia del convento y que 
sean compradas para tal fin «pagando por ellas su justo valor»49. 
Al parecer, previamente, las monjas habían solicitado ayuda para 
la ampliación del edificio conventual, puesto que los dueños de las 
casas anexas pretendían vendérselas a un precio desmesurado. Sin 
embargo, el problema persistió porque un año después encontramos 
un documento similar en el que los monarcas ordenan a las mismas 
autoridades que tasen el precio de las dichas casas y, nuevamente, 
concedan a las monjas el dinero adecuado para ello50. No tenemos 
más noticias al respecto pero es una importante muestra del origen 
de la implicación real en el convento desde una fecha temprana.
46  MIURA ANDRADES, José María. Las fundaciones dominicas en Andalucía..., p. 97; GRAÑA CID, 
María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 41-44.
47  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 
256-258. 
48  Ibíd., 263.
49  Ensanche de la iglesia del Monasterio de la Madre de Dios de Sevilla. 1478. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 147810, 35.
50  Ensanchamiento del monasterio de la Madre de Dios, en Sevilla. 1479. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 147910, 17.
24



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

La situación empeoraría debido a las crecidas del río Guadal-
quivir, que provocaban inundaciones en la zona de la ribera, dañando 
la arquitectura del convento. En 1485, se produjo el traslado defini-
tivo de las religiosas a unas casas que fueron propiedad de Fernando 
García, condenado por hereje, y a la sinagoga anexa a éstas, en la 
collación de San Nicolás51. Alonso de Morgado, en su Historia de 
Sevilla, lo sitúa cronológicamente en el año 1476. Sin embargo, se 
trata de una confusión, puesto que ese año se produjo la regulariza-
ción de la comunidad pero no el cambio de edificio, como hemos co-
mentado. Las nuevas casas, que continúan siendo la residencia de la 
comunidad en la actualidad, fueron concedidas por petición de fray 
Tomás de Torquemada (1420-1498), confesor de la reina y primer 
inquisidor general, a los Reyes Católicos52. La razón que motivó di-
cha concesión no es otra que la entrada en la observancia del conven-
to de Madre de Dios. En el propio documento definen al monasterio 
como perteneciente a la «orden de santo domingo de observancia»53. 
Desconocemos si fue en ese mismo año o en años anteriores pero, 
según la cronología aportada por otros conventos, suponemos que 
no fue mucho más allá de 148054. Para el año del traslado, todavía 
no se habían fusionado Congregación de Observancia y Provincia de 
España, ya que tuvo lugar en el Capítulo de Burgos de 150655, por lo 
que se refiere a su unión a la primera de ellas.

51  Merced a la priora y monjas del Monasterio de la Madre de Dios de Sevilla, de la orden de Santo 
Domingo, de unas casas que fueron de Fernando García, condenado por hereje, y de la sinagoga 
situada junto a ellas, para que en su lugar construyan su monasterio. 1485. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 148502, 5.
52  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 240, y Cuarta parte 
de la Historia general de Sancto Domingo y de su Orden de Predicadores / por Don Fray Ioan Lopez 
Obispo de Monopoli de la dicha Orden. Valladolid, 1615, p. 117.
53  Merced a la priora y monjas del Monasterio de la Madre de Dios de Sevilla, de la orden de Santo 
Domingo, de unas casas que fueron de Fernando García, condenado por hereje, y de la sinagoga situada 
junto a ellas, para que en su lugar construyan su monasterio. 1485. Archivo General de Simancas: RGS, 
leg. 148502, 5.
54  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 28-32.
55  HERNÁNDEZ MARTÍN, Ramón. “Actas de la Congregación de la Reforma de la Provincia de 
España (y II)”. Archivo Dominicano II, 1981, pp. 5-118, y, del mismo autor, “Actas de los capítulos 
provinciales de la Provincia de España (I)”. Archivo Dominicano III, 1982, pp. 13-84. Citado en 
PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas en Castilla: agentes, etapas 
y consecuencias». Archivo Dominicano: Anuario, 2015, n. 36, pp. 197-237.

25



ROCÍO MOLINA FLORES 

	 La introducción en la observancia del convento Madre de 
Dios se debió, por lo tanto, a un conjunto de esfuerzos colectivos, 
como ocurrió en la mayoría de los monasterios castellanos de finales 
del siglo XV y principios del XVI. Su origen se encuentra en la re-
forma interna que llevó a cabo la orden de Santo Domingo, promovi-
da por Raimundo de Capua (a partir de 1380), conocida como Refor-
ma de la Observancia56. Consistía en un movimiento de retorno a la 
rigurosidad de los padres fundadores, en cuanto a pobreza, oración y 
penitencia, que se trasladó desde Italia a Castilla, consolidándose en 
los años 70 del Cuatrocientos57. Su implantación no fue sencilla sino 
que, como apunta Beltrán de Heredia, generó tensiones constantes 
entre provinciales58 y observantes, produciendo numerosos conflic-
tos en los monasterios castellanos59. Finalmente, la consolidación 
definitiva de la observancia vino de la mano de la reforma religiosa 
que comenzaron los Reyes Católicos y el cardenal Cisneros60, que 
consiguieron el permiso para su introducción con la bula Quanta 
in Dei Ecclesia (1493), después del envío de numerosas embajadas 
a la Santa Sede, lo que supuso dar un paso más hacia el patronato 
regio61. No nos detendremos en exceso en esta cuestión, puesto que 
se abarcará en profundidad en el apartado cultural.

	 Encontramos, por lo tanto, una faceta religiosa, por el propio 
carácter devocional de la reforma, y al mismo tiempo, la búsqueda 
del reforzamiento del poder de los monarcas, la Iglesia y la nobleza, 
en la que interactúan dinámicas sociales, políticas y religiosas. Los 
conventos fueron una de las piezas fundamentales dentro de ese jue-
go, en los que, como apunta Graña Cid, se buscó reforzar la autori-
dad interna y externa62. La primera de ellas se conseguía mediante la 

56  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Encanto de lo toscano. Traducciones de dominicos españoles de la 
espiritualidad de dominicos toscanos” en BUENO GARCÍA, Antonio, dir. La traducción en la Orden 
de Predicadores. Granada: Editorial Comares, 2018, vol. 1, p. 122.
57  GARCÍA ORO, José. Cisneros y la reforma del clero español…, pp. 11-12; NIEVA OCAMPO, 
Guillermo. “Reformatio in membris…”, p. 299.
58  También denominados claustrales o conventuales.
59  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla…”, p. 
408.
60  DE AZCONA, Tarsicio. Isabel la Católica: estudio crítico de su vida y su reinado…, pp. 557-558.
61  GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma….”, pp. 274-279.
62  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 292.

26



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

regulación, la concesión de privilegios y la introducción en la obser-
vancia, de forma que uniformizaron las comunidades de religiosas 
castellanas. Mientras que el carácter externo consistió en convertir-
los en un elemento más de control sobre el mundo urbano. De esta 
manera, los Reyes Católicos reforzaron su poder a un nivel total y 
al mismo tiempo, la rama masculina de las órdenes se impusieron 
aún más sobre las comunidades espirituales de mujeres, tanto laicas 
como claustrales63. No obstante, según se observa en las investiga-
ciones monográficas de los conventos femeninos castellanos, en la 
práctica las religiosas obtuvieron más autonomía de la esperada en 
un primer momento, lo que observaremos en los factores económi-
cos.

Al introducir la observancia vieron mejorada su situación, 
puesto que los monarcas les otorgaron ciertos privilegios a cambio64. 
Por lo tanto, este proceso era guiado por voluntad propia de las reli-
giosas o por la de autoridades, como la monarquía. De manera que 
dicha institucionalización posee dos facetas: la devoción e iniciativa 
religiosa de las monjas, que deseaban adquirir un modo de vida ob-
servante y, por otro lado, una forma de acceder a beneficios y pri-
vilegios otorgados por la Corona. En muchos de los casos, fueron 
ellas las protagonistas de la difusión de la reforma65. No obstante, 
los reyes, junto con las autoridades masculinas de la orden, promo-
vieron la introducción de los conventos femeninos en la observancia, 
aplicando lo que podemos denominar una especie de uniformización 
religiosa. Uno de esos privilegios, por lo general, fue la concesión de 
casas, con el objetivo de favorecer el modo de vida observante de es-
tas comunidades66. Este fue el caso del convento de Madre de Dios, 
puesto que el otorgamiento se explica para que: «de aquí adelante 
tengays mejor casas e lugar para vuestro monasterio en que podays 
veuir conventualmente segund vuestra orden e regla e podays mejor 
seruir a Dios»67. La labor de fray Tomás de Torquemada para lograr 
63  Ibíd., pp. 31, 294, 296-298.
64  PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 80.
65  Ibíd.; GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 293. 
66  Ibíd., p. 70.
67  Merced a la priora y monjas del Monasterio de la Madre de Dios de Sevilla, de la orden de Santo 
Domingo, de unas casas que fueron de Fernando García, condenado por hereje, y de la sinagoga 

27



ROCÍO MOLINA FLORES 

el traslado de las religiosas, junto con la concesión realizada por los 
Reyes Católicos, nos evidencia que la imposición de la observancia 
tuvo su origen en un esfuerzo colectivo, tanto civil como eclesiás-
tico. Además, el cambio de ubicación al centro de la ciudad, según 
lo investigado por Graña Cid en Córdoba, responde a esa consoli-
dación del poder religioso y administrativo, que se observa en un 
desplazamiento de los beaterios, desde la periferia al centro, una vez 
se institucionalizaron68. Parte de la uniformización que comentamos 
pasaba, por lo tanto, por la centralización progresiva de las comuni-
dades femeninas con el objetivo de aplicar un control mayor69.

	 El cronista Juan López nos narra que les otorgaron el privi-
legio de «muy buena gana» y que, a partir de entonces, las monjas 
vivieron en gran observancia, ganándose una opinión positiva de los 
monarcas70. Continúa relatando que la reina Isabel acudía al conven-
to, pasando mucho tiempo en él, cuando visitaba Sevilla y que pre-
fería comulgar entonces en compañía de las monjas71. Por todo ello, 
hicieron «muchas mercedes» al convento, como la concesión de 20 
cahíces de pan al año y el agua necesaria72. Asimismo, Ortiz Zúñiga 
señala la cantidad de limosnas que recibieron de la ciudad y de los 
reyes a partir de 148673, haciendo también referencia a las visitas que 
realizaba la reina junto a Catalina de Ribera, fundadora del Hospital 
de las Cinco Llagas74.

	 Todos estos privilegios han quedado reflejados en la docu-
mentación. En 1486 las monjas pidieron ayuda a los reyes para la 

situada junto a ellas, para que en su lugar construyan su monasterio. 1485. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 148502, 5.
68  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 39-42 y 49-50.
69  Ibíd., p. 50.
70  Ibíd., p. 241. 
71  Ibíd. 
72  Ibíd. Durante el siglo XVI, el monasterio consiguió aumentar su privilegio respecto al agua, 
poseyendo 19 vitolas (pajas totales), siendo sólo 11 de ellas declaradas. Como afirma Fernández 
Chaves, el monasterio formó alianzas con propietarios de casas privadas y con el contador Peribáñez 
para reducir el coste del mantenimiento, de manera que pagaban por una única cañería que provenía 
de la cañería principal. FERNÁNDEZ CHAVES, Manuel Francisco.  Los Caños de Carmona y el 
abastecimiento de agua en la Sevilla moderna. Sevilla: Emasesa Metropolitana, 2011, pp. 36-40 y 157.
73  ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Anales eclesiásticos y seculares…, p. 400. 
74  Ibíd., p. 417.

28



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

compra de unas casas, con el fin de construir una plaza frente al 
monasterio, que les fue concedida75. Más adelante, encontramos una 
concesión económica para el mantenimiento del convento (febrero 
de 1491)76. Nuevamente, en 1493, hubo otra petición de las monjas 
respecto al edificio conventual. Esta vez solicitando la adquisición de 
unas casas próximas porque desde ellas «se descubre todo el dicho 
monasterio», lo que les provoca «turbaciones y penas» continuas77. 
Los monarcas envían a Juan de Silva, asistente de Sevilla, a informar 
sobre la situación, con el objetivo de que las casas sean vendidas al 
convento por un precio razonable78. Asimismo, les concedieron un 
cornado de agua de los Caños de Carmona, ordenando a veinticua-
tros y jueces de Sevilla que dieran 100 reales en concepto de limosna 
para ello (1496). Esta ordenación fue repetida al año siguiente79. Por 
rogar por la salud de la reina, recibieron 1000 maravedís (1498)80. 
Ese mismo año, otros 5 cahíces de trigo, valorados en 3.840 mara-
vedís81. Las autoridades, tanto religiosas como civiles, se unieron 
en un proceso de centralización del poder con su plasmación en las 
comunidades religiosas de la ciudad mediante el otorgamiento de 
privilegios. En definitiva, la reforma se enmarca dentro de una uni-
formización religiosa que logró, paralelamente, un fortalecimiento 
del poder sobre el mundo urbano82.

Podemos considerar que la dotación material del convento 
no quedó finalizada hasta la intervención del arzobispo de Sevilla, 
fray Diego de Deza (1443-1523), inquisidor general y fundador del 
Colegio de Santo Tomás (1517)83. Su papel es reseñable debido a la 
inversión que destinó a la mejora del edificio conventual y, además, 
75  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, p. 104. 
76  Mantenimientos para el monasterio de la Madre de Dios de Sevilla. 1491. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 149102, 89.
77  A petición del monasterio de la Madre de Dios, de Sevilla, se ordena al asistente que informe sobre 
la necesidad que alega para comprar unas casas inmediatas a su convento. 1493. Archivo General de 
Simancas: RGS, leg. 149306, 229.
78  Ibíd.
79  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, p. 104.
80  Ibíd., pp. 105-107. 
81  Ibíd.
82  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 292. 
83  COTARELO VALLEDOR, Armando. Fray Diego de Deza: ensayo biográfico. Madrid: José Perales 
y Martínez, 1902, pp. 211-255, 255-283.

29



ROCÍO MOLINA FLORES 

por la multitud de limosnas que proporcionó a la comunidad. El ar-
zobispo se incorpora, por lo tanto, al grupo formado por Torquemada 
y los Reyes Católicos, puesto que se trata de otro promotor del man-
tenimiento de la reforma dentro de la comunidad. Se observa, nueva-
mente, la presencia de un fraile dominico que ejerce su poder desde 
una vertiente espiritual, jurisdiccional y económica. Fray Diego de 
Deza se hizo cargo del convento en estos aspectos, principalmente 
en el último de ellos, ejerciendo una especie de patronato sobre él. 
En la crónica de la orden, se narra que con la llegada del arzobispo y 
viendo éste la necesidad en la que vivían las monjas, reedificó todas 
las dependencias del convento, invirtiendo en total 18.000 ducados 
(sólo en la remodelación de la iglesia gastó unos 12.000 ducados)84. 
Por ello, Juan López sitúa a fray Diego de Deza como: «patrón y 
fundador de su casa y en reconocimiento de tan gran beneficio, tie-
nen puestas sus armas en los dormitorios, claustros y portería»85. 
La fecha del comienzo de las dotaciones se sitúa en 1514, según 
Armando Cotarelo86. Pocos años después, el arzobispo ya había ga-
nado fama de protector del convento, como así lo atestigua la ano-
tación que realizó el escribano público, Manuel Segura, el día de su 
fallecimiento (10 de junio de 1523): «este día sepultaron al ylustre 
e manífico don Diego de Deça, arzobispo de Seuilla [...] e antes qe 
falleçiese fizo muchas lemosnas espeçial al monesterio de la Madre 
de Dios»87. Ante la falta de recursos dentro del claustro, en ocasiones 
aparecía un individuo, que por lo general se trataba de un noble o 
un fraile, que se atribuía el patronato y la refundación del conven-
to, puesto que se hacía cargo de completar la dotación económica88. 
Fray Diego de Deza ejerció ese poder sobre el convento de la Madre 
de Dios de Sevilla, consiguiendo ser reconocido como su patrono 
para la sociedad de la época.

En definitiva, el proceso fundacional de un convento en épo-
ca transicional entre el medievo y la modernidad en Castilla, se in-
84  LÓPEZ, Juan. Cuarta parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 117-118.
85 Ibíd.
86  COTARELO VALLEDOR, Armando. Fray Diego de Deza…, p. 187.
87  Archivo Histórico Provincial de Sevilla (AHPSe), sección de Protocolos notariales (en adelante 
PN), leg. 2243, fol. 1174r.
88  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, p. 261.

30



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

sertó dentro de este contexto. Por supuesto, cada institución religio-
sa femenina presentó características fundacionales propias, que se 
observan en las investigaciones individuales89. Tal y como advierte 
Ángela Atienza, no se debe simplificar ni generalizar en el estudio de 
todos estos procesos, sino que es importante abogar por una realidad 
diversa y plural90. No obstante, la unión de elementos comunes, que 
responden a un ambiente espiritual, político y cultural, nos ayuda 
a definir un marco de actuación, difundido ampliamente por la so-
ciedad de la época. La fundación del convento Madre de Dios de 
Sevilla es un reflejo de particularidades pero, al mismo tiempo, de 
generalidades, muestra de la evolución que tuvieron las comunida-
des de dominicas a finales del siglo XV. 

Cuadro 1. Genealogía de Isabel Ruiz de Esquivel

89  PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 68. 
90  ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, p. 96.

31



ROCÍO MOLINA FLORES 

CAPÍTULO 2. Economía 

2.1. Economía conventual

2.1.1. Estructura administrativa interna

Con el fin de abordar de la forma más nítida posible el capí-
tulo económico, dividiremos el contenido en dos apartados. El pre-
sente punto abarcará la economía de la institución, contemplando las 
transacciones realizadas por el conjunto de la comunidad. Se trata, 
por lo tanto, de negocios llevados a cabo por: un apoderado, en nom-
bre de las religiosas; por un pequeño grupo representativo de éstas; 
o, en su defecto, por la priora o supriora únicamente. En cualquier 
caso, siempre debe aparecer el apoderado, denominado mayordo-
mo, o la priora (supriora cuando la primera no estaba disponible). 
Son considerados, por lo tanto, los representantes principales de la 
comunidad. No obstante, en determinadas operaciones comerciales 
observaremos que las religiosas necesitaban la licencia de una figura 
superior masculina de la orden de Santo Domingo. En consecuencia, 
los contratos aparecen gestionados de tres formas según quién los 
llevó a cabo. Se han clasificado y denominado de la siguiente mane-
ra: mayordomía, religiosas diputadas y licencias.

2.1.1.1. Mayordomía

En primer lugar, la mayordomía se refiere al trabajo realiza-
do por un apoderado encargado de la administración de los negocios 
del convento. El mayordomo recibía el poder de las religiosas para 
actuar jurídicamente en su nombre en cualquier tipo de operación, 
contando con autorización previa de éstas. No siempre cumplían 
ellos mismos con sus funciones, sino que por diversas coyunturas 
eran delegadas en sustitutos y apoderados, dos cargos menores que 
estaban subordinados al mayordomo oficial. En el primer caso, en 
los contratos de sustitución quedaba reflejada la identidad del su-
plente y la potestad que recibía. Generalmente, desempeñaban la 
misma labor que el mayordomo titular. Sin embargo, no aparece la 

32



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

duración del cargo, que por la información recogida parece que solía 
ser de un año. Francisco de Soto, primer mayordomo del que tene-
mos constancia en el período cronológico consultado para nuestra 
investigación, designa como sustituto a Gaspar de la Malla en 1520, 
no obstante, aparece de nuevo gestionando un negocio ya en 152191. 
Incluso nombraban a más de un suplente a lo largo de su mandato. 
Este es el caso de Francisco Marco, mayordomo que le sucede en 
el puesto a partir de 1522, delegando en fray Juan de San Clemen-
te (1526)92 y Alonso Núñez (1530)93. Por otro lado, encontramos la 
existencia de apoderados, escogidos para realizar estas funciones 
sólo en territorios o en negocios específicos. El poder, por lo tanto, 
quedaba limitado a unas condiciones determinadas, no como en el 
caso de los sustitutos, que poseen un marco de actuación mayor.

Todos estos cargos eran ocupados tanto por agentes civiles 
como eclesiásticos. Del primer grupo, en cuanto a los sustitutos, en-
contramos a Gaspar de la Malla con el oficio de escudero y a Alonso 
Núñez, escribano real94. Sin embargo, no conocemos el de los apo-
derados, únicamente sus lugares de origen: Juan Velázquez Pérez, 
vecino de La Rinconada95; Alfonso Guerrido96 y Alonso Jiménez97, 
vecinos de Jerez de la Frontera; Alonso de Trujillo, vecino de Car-
mona98. Eran residentes en los territorios donde debían cobrar las 
rentas, motivo por el cual se les confiaba esta misión, puesto que los 
mayordomos oficiales no podían acudir a todos los municipios. Por 
su parte, los eclesiásticos eran frailes de la orden de los Predicado-
res, que podían ser vicarios, visitadores o profesos de diversos mo-
nasterios. Fray Jordán de Villarino, visitador del convento, intervino 
en varios negocios de compra-venta (1522; 1523; 1526)99. También 
encontramos a un vicario del monasterio de Santo Domingo de Al-
calá de los Gazules, fray Juan de San Clemente, nombrado sustituto 
91  AHPSe, PNS, leg. 2234, fol. 3242r; leg. 2236, s.f.
92  AHPSe, PNS, leg. 2251, s.f.
93  AHPSe, PNS, leg. 2261, s.f.
94  Citados anteriormente.
95  AHPSe, PNS, leg. 2241, fol. 4346r. 
96  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1076v. 
97  AHPSe, PNS, leg. 4009, s.f.
98  AHPSe, PNS, leg. 45, fol. 392r. 
99  AHPSe, PNS, leg. 2239, fol. 1604r, 1607r; leg. 2243, fol. 1104r.

33



ROCÍO MOLINA FLORES 

(1526)100. El prior del monasterio de Nuestra Señora de la Torre de 
Mombeltrán, fray Pedro Tavera, también intercede por las religiosas 
en la gestión de una herencia recibida por sor Isabel de Santiago 
(1552), su hermana101. Para ello, ha obtenido la licencia previa del 
vicario de la provincia de España de la orden, fray Alonso de Honta-
veros. Por último, fray Pedro Serrano, procurador de la provincia de 
Castilla de la orden, y fray Pedro Barrueta recibirán poder para ac-
tuar como representantes legales de las monjas en pleitos (1553)102. 
Siguiendo esta división tripartita, se ha elaborado la siguiente tabla 
con los datos recogidos.

Tabla 1. Procuradores del convento de Madre de Dios (1511-
1553)

Cargo Cronología Función

Francisco de Soto Mayordomo 1511-1522
Potestad plena para 
realizar negocios en 
nombre del convento

Gaspar de la Malla Sustituto 1520 Potestad del mayordomo 
oficial

Francisco Marco Mayordomo 1522-1538*
Potestad plena para 
realizar negocios en 
nombre del convento

Juan Velázquez Apoderado 1522
Cobro de rentas en La 
Rinconada y entrega al 
convento

Alfonso Guerrido Apoderado 1523
Cobro de rentas en Jerez 
de la Frontera y entrega 
al convento

Fray Juan de San 
Clemente Sustituto 1526 Potestad del mayordomo 

oficial

Fray Jordán Villarino Apoderado 1526 Gestión de negocios en 
nombre del convento

Pedro Alonso Apoderado 1529
Cobro de rentas en Jerez 
de la Frontera y entrega 
al convento

100  Citado anteriormente. 
101  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f. 
102  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.

34



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Alonso Núñez Sustituto 1530 Potestad del mayordomo 
oficial

Alonso de Trujillo Apoderado 1533

Cobro de rentas en las 
collaciones de Santa 
María, de San Felipe y 
de Santiago en Carmona

Alonso Jiménez Apoderado 1543
Cobro de rentas en Jerez 
de la Frontera y entrega 
al convento

Juan de Zamora103 Mayordomo 1553-1559*
Potestad plena para 
realizar negocios en 
nombre del convento

Fray Pedro Tavera Apoderado 1552 Gestión, recepción y 
traslado de herencia

Fray Pedro Serrano y 
fray Pedro Barrueta Apoderados 1553

Potestad para actuar en 
pleitos en nombre del 
convento

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS104. 

*Cronología de la que se tiene constancia.

2.1.1.2. Religiosas diputadas

Por otro lado, se observa la gestión de las denominadas, por 
ellas mismas en la documentación, religiosas diputadas. Se trataba 
de un grupo de monjas seleccionadas por la propia comunidad y en 
representación de ésta, encargadas de la toma de decisiones econó-
micas y de comunicarlas al notario para la ejecución de los contratos. 
El detalle con el que aparece explicado este proceso en los documen-
tos es lo que nos ha permitido conocer esta información. El conjunto 
de religiosas, formado generalmente por un número entre 10 y 15, se 
identifican con sus nombres como una de las partes de la escritura. 
Se reunían con el escribano en el propio monasterio respetando la 
clausura estrictamente: «en el locutorio tras la red e vn velo negro 
103  Juan de Zamora, que era también mayordomo del Colegio de Maese Rodrigo y alcaide de la cárcel 
perpetua, mandó que lo enterrasen en el convento, en la sepultura que tenía junto a la Capilla Mayor 
(1571). LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, p. 48.
104  Fuentes: leg. 2234, fol. 3242r; leg. 2239, fol. 1607r; leg. 2241, fols. 2171r, 4346r; leg. 2243, fol. 
1076v; leg. 3990, s.f.; leg. 2251, s.f.; leg. 2252, s.f.; leg. 2261, s.f.; leg. 45, fol. 392r; leg. 47, s.f.; leg. 
4009, s.f.; leg. 4026, s.f.; leg. 4027, s.f.

35



ROCÍO MOLINA FLORES 

a campana tañyda segúnd que lo avemos de vso e de costumbre por 
nos»105. Se presentaban, por lo tanto, un número reducido de herma-
nas que actuaban, como así lo afirman, en nombre y en voz del resto. 
La causa es que eran consideradas la más sabias en cuanto a materia 
económica se refiere, por ello fueron denominadas por ellas mismas 
como: «diputadas que se dixeron ser para entender en las cosas y 
negoçios tocantes al dicho monasterio»106. Eran elegidas por la co-
munidad para llevar a cabo dicha labor, como queda testimoniado en 
la escritura107. Al tratarse del mismo grupo de religiosas, se pueden 
constatar las permanencias y los cambios realizados a lo largo de 
los años, lo que permite analizar su evolución en ciertos períodos de 
tiempo. Siempre a la cabeza aparece la priora como máxima autori-
dad, a continuación la supriora y finalmente, el resto de monjas. La 
gestión de los contratos resulta útil para conocer cómo funcionaba la 
administración interna del convento, sacando a la luz procesos que, 
en ocasiones, presentan más autonomía y capacidad decisoria de la 
esperada.

2.1.1.3. Licencias de la orden de Santo Domingo

No obstante, la libertad de la comunidad no era plena, pues-
to que la jerarquía de la orden de Santo Domingo intervino en los 
asuntos económicos del convento a causa de la propia jurisdicción 
que poseía sobre él. Los cenobios dominicos de Andalucía eran go-
bernados por las autoridades de la provincia Bética, surgida en 1514 
gracias a la bula Exposuinobis de León X108. El prior provincial era, 
por lo tanto, el superior de éstos monasterios, sólo superado por el 
Maestro General. Además, los frailes, como miembros de la primera 
orden, también poseían competencia sobre las comunidades femeni-
nas. El convento de Madre de Dios era filial del monasterio de San 
Pablo, institución dominica principal de la ciudad. En consecuencia, 
todas estas autoridades se reservaban el poder de autorizar algunos 
de los contratos realizados por el convento mediante la concesión de 
105  AHPSe, PNS, legs. 2235, 2236, 2239, 2242, 2243, 4024, 4026.
106  AHPSe, PNS, leg. 2310, fol. 1158r. 
107  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.
108  HUERGA TERUELO, Álvaro. Los dominicos en Andalucía. Sevilla: Convento de Santo Tomás de 
Aquino, 1992, p. 74.

36



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

licencias. En la documentación consultada se han encontrado permi-
sos relativos a compra-ventas, arrendamientos, permutas, renuncias 
a las partes legítimas de las herencias y recepción de dotes y de he-
redades.

Se trataba de los altos cargos de la provincia de Andalucía 
de la orden, mayoritariamente el prior provincial y, en ciertas oca-
siones, el ministro o el vicario. De forma más excepcional, también 
poseían esta potestad los frailes dominicos de monasterios cercanos, 
sobre todo de San Pablo de Sevilla. Principalmente, los priores de las 
comunidades, aunque encontramos el cargo de vicario y de visitador. 
Asimismo, aparecen frailes profesos que no ejercen un puesto de 
autoridad. De manera que se perciben los distintos niveles de jerar-
quía existentes dentro de la orden de Santo Domingo, tanto a escala 
provincial como local, de los que el convento de Madre de Dios era 
sufragáneo. La información recogida se ha plasmado en la siguiente 
tabla, que nos permite conocer a los otorgantes de las licencias, qué 
tipo de contratos autorizaban y, finalmente, cuántas de ellas conce-
dieron entre 1519 y 1559 a partir de la muestra documental maneja-
da.

Tabla 2. Licencias de la orden de Santo Domingo

C
om

pr
a-

ve
nt

as

A
rr

en
da

-m
ie

nt
os

Pe
rm

ut
as

R
en

un
ci

a 
le

gí
tim

a

D
ot

e

R
ec

ep
ci

ón
 h

er
en

ci
as

To
ta

l

Fray Cristóbal de Guzmán 
(1519) 2 0 1 0 0 0 3

Fray Jordán de Villarino 
(1522-1523) 2 1 0 0 0 0 3

Fray Domingo Melgarejo 
(1523) 0 5 0 0 0 0 5

37



ROCÍO MOLINA FLORES 

Fray Vicente Ortiz 
(1533) 0 1 0 0 1 0 2

Fray Francisco de la Cerda 
(1548) 0 0 0 3 2 0 5

Fray Bernardino de Vique 
(1551-1552) 0 0 0 2 2 1 5

Fray Félix Ponce de León 
(1553) 0 0 0 1 1 0 2

Fray Martín de Mendoza 
(1557-1559) 1 0 0 1 0 0 2

5 7 1 7 6 1 27

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS109. 

Extraemos varias conclusiones al analizar los datos anterio-
res. En primer lugar, es importante señalar que cuando los otorgantes 
concedieron estas licencias no siempre ocuparon los mismos cargos 
dentro de la orden, puesto que son de distintos años. Por lo tanto, no 
es extraño encontrar a uno de los frailes dominicos ejerciendo una 
labor en un documento y que, al cabo del tiempo, haya ascendido 
en su puesto. Así ocurre con tres de nuestros ejemplos. En primer 
lugar, fray Domingo Melgarejo aparece como ministro provincial de 
la provincia de Andalucía de la orden (1523) y, ese mismo año, lo 
encontramos ya como prior de ésta. Por su parte, fray Vicente Ortiz 
era reverendo padre del monasterio de San Pablo (1526) y, posterior-
mente, fue prior provincial de Andalucía (1533). En el caso de Fray 
Bernardino de Vique se observan tres ascensos: prior del monasterio 
de San Pablo (1550); vicario general de la provincia de Andalucía 
(1551-1552); y prior provincial de ésta (1553). De forma singular 
se presenta la cuestión de fray Jordán de Villarino, que realiza una 
triple función, por un lado, como vicario del convento, encargado 
de realizar ciertos negocios en su nombre; como visitador de éste; y, 
al mismo tiempo, concede licencias a las religiosas que, a su vez, le 
habían sido previamente otorgadas por el provincial de Andalucía110. 
109  Fuentes: leg. 2228, fols. 1339r, 1448r, 1451r; leg. 2239, fols. 1604r, 1607r; leg. 2242, fol. 607v; leg, 
2243, fol. 1104r; leg. 2244, fol. 2448r; leg. 2252, fol. 1107r, 1113r; leg. 19805, fol. 181r.; leg. 44, s.f.; 
leg. 74, fols. 464r, 827r, 832r; leg. 4024, s.f.; leg. 4026, s.f.; leg. 3373, fol. 634r; leg. 4027, s.f.; leg. 
2310, fol. 1158r; leg. 4038, s.f.
110  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1104r.

38



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Podemos considerar que fue una figura de especial relevancia para 
la comunidad de Madre de Dios. El resto de autoridades desempeña-
ron el cargo de priores provinciales de Andalucía en sus respectivos 
años de mandato: fray Cristóbal de Guzmán (1519), fray Francisco 
de la Cerda (1548), fray Félix Ponce de León (1553) y fray Martín de 
Mendoza (1557-1559). El estudio y recopilación de estas licencias 
también nos permiten conocer quiénes fueron los priores provincia-
les de la provincia Bética de la orden de Santo Domingo, puesto que 
algunos autores ya han señalado que es necesaria una monografía 
acerca de esta materia111.

Continuando con el análisis, se observa un número total de 
27 licencias concedidas entre los años 20 y 60 del siglo XVI. Com-
parado con el volumen de documentos consultados no resulta una 
cifra muy elevada. La gran mayoría son contratos realizados por 
los mayordomos y las religiosas diputadas, sin necesidad obligato-
ria de licencias, por lo que éstos eran los representantes principales 
del convento de Madre de Dios y, además, se confirma la existencia 
de cierta libertad por parte de la comunidad para autogestionarse. 
Por otro lado, en cuanto a las operaciones que autorizaban las au-
toridades dominicas, las encontramos de todo tipo, destacando los 
arrendamientos (7), las renuncias a las legítimas de las herencias (7), 
seguido de las dotes (6) y de las compra-ventas (5). Realmente, se 
trata de los negocios principales por los que el convento obtiene su 
patrimonio. Observamos las dos vertientes: tanto los ingresos regu-
lares a través de rentas, que eran el verdadero sustento del cenobio, 
y, por otro lado, los ingresos puntuales, como las dotes. El hecho de 
que exista un gran número de licencias para las renuncias a la parte 
legítima de las herencias por parte de las monjas se explica porque 
era considerado un documento importante para sus familias debido 
a que, en muchas ocasiones, era la causa de las entradas de éstas a la 
comunidad, lo que se explicará en el apartado correspondiente.

111  Para comparar la información de los priores provinciales aparecidos en nuestra documentación se 
ha consultado el artículo de Francisco M. Carmona Carmona, en el que recoge estos datos del Libro de 
Hacienda del convento de Madre de Dios de Baena: CARMONA CARMONA, Francisco M. “Aporte 
a la Historia de la Provincia dominicana de Andalucía de fray Salvador Núñez, confesor del Convento 
Madre de Dios de Baena”. Archivo Dominicano: Anuario, 2017, n. 38, pp. 99-152.

39



ROCÍO MOLINA FLORES 

2.1.2. Ingresos regulares

El estudio de la economía conventual se ha organizado si-
guiendo el criterio de la regularidad de los ingresos percibidos por 
la comunidad. En primer lugar, las ganancias anuales, obtenidas del 
arrendamiento de propiedades y de la posesión de juros. De esta for-
ma, podemos realizar un cálculo aproximado, teniendo en cuenta 
que existe información de archivo todavía no conocida, de cuál era 
la base económica anual del cenobio.

2.1.2.1. Rentabilidad, tipología y distribución geográfica 
de la base patrimonial

La comunidad realizaba una variedad de transacciones eco-
nómicas para el sustento de la vida conventual. Serán analizadas 
progresivamente a lo largo de este apartado, prestando atención, en 
primer lugar, a las rentas que percibían gracias a las propiedades que 
tenían en posesión. Las rentas eran la base económica del convento. 
Las cuantías económicas recibidas de los arrendamientos de todo 
tipo de propiedades, urbanas o rurales, sustentaban a la comunidad 
porque se trataba de ingresos regulares anuales. Era un negocio que 
permitía el pago en dinero o en especie durante todos los años, apor-
tando seguridad económica a las religiosas, que no podían realizar 
ningún tipo de trabajo. Además, se podían obtener mediante todo 
tipo de operaciones comerciales como la venta, la permuta, la heren-
cia, etc. Suponía, por lo tanto, una gran estabilidad para el convento. 
Se ha elaborado una tabla con todas las propiedades conventuales 
registradas en el período estudiado (incluida en Anexo 1).

El análisis de la información recogida nos permite extraer nu-
merosos datos acerca del estado económico del convento de Madre 
de Dios, con el objetivo de reconstruir, mediante ingresos regulares, 
la capacidad monetaria y patrimonial de la comunidad, tanto anual-
mente como en ciertos períodos de tiempo. El cómputo equivale a 
73 propiedades, que han sido numeradas en la tabla del anexo men-
cionado para facilitar su búsqueda. En los casos en que los números 

40



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

aparecen repetidos se trata de las mismas propiedades, no obstante, 
cambian de arrendatario, de renta y aparecen en distintos años. Han 
sido clasificadas en dos tipos:

• Propiedades inmobiliarias en centros urbanos: Sevilla, Jerez de
la Frontera y Utrera. Encontramos en total 49 de ellas, lo que
representa un 67%.

• Propiedades vinculadas a la explotación agraria. Observamos 24
propiedades de este tipo, que representan el 33%.

Ambos grupos serán analizados a continuación, distinguien-
do entre tipología de propiedades, frecuencia en la que aparecen y 
productividad extraída de cada una de ellas.

a) Propiedades inmobiliarias en centros urbanos: Sevilla,
Jerez de la Frontera y Utrera. 

Se han constatado la existencia de 49 propiedades urbanas, 
localizadas en Sevilla, en Jerez de la Frontera y en Utrera, las cuales 
formaban la principal base económica del convento (67%), aportan-
do ingresos anuales fijos.

Tabla 3. Propiedades inmobiliarias en centros urbanos

Sevilla Jerez de la Frontera Utrera TOTAL
Almacén 1 0 0 1
Azotea 6 0 0 6
Bodega 1 0 0 1

Caballeriza 1 0 0 1
Casa 36 1 1 38

Casa-bodega 1 0 0 1
Casa-boticario 1 0 0 1
Casa-humero 2 0 0 2
Casa-mesón 1 0 0 1
Casa-tenería 1 0 0 1

41



ROCÍO MOLINA FLORES 

Casa-tienda 3 0 0 3
Casapuerta 13 0 0 13

Cocina 2 0 0 2
Corral 20 0 0 20

Despensa 1 0 0 1
Establo 1 0 0 1
Huerta 2 0 0 2
Lagar 1 0 0 1
Patio 11 0 0 11

Pelambre 11 0 0 11
Portal 2 0 0 2
Pozo 10 0 0 10

Puerta 11 0 0 11
Servidumbre112 1 0 0 1

Soberado 30 0 0 30
Solar 4 0 0 4

Trastienda 1 0 0 1
TOTAL 175 1 1 177

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS113.

En la Tabla 3 se ha realizado una tipología en concordancia 
con el tipo de propiedades inmobiliarias que se han encontrado. De 
esta manera, realizaremos nuestro análisis en función de tres facto-
res: por un lado, casas entendidas como viviendas y casas o estable-
cimientos que se destinan a negocios (49), que representan el 28%. 
En segundo lugar, las dependencias e instalaciones registradas de 
cada una de éstas (124), el 70%. Por último, los solares (4), es decir, 
el 2%.

112  Según Covarrubias: «significa algunas vezes la letrina». COVARRUBIAS OROZCO, Sebastián 
de. Tesoro de la lengua castellana o española. Madrid: Impresor Luis Sánchez, 1611, fol. 627v.
113  Fuentes: leg. 39, fol. 405v, 408r, 548v, 551v; leg. 2223, fol. 464r; leg. 2226, s.f.; leg. 3241, fol. 299r; 
leg. 2228, fol. 1339r; leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 3250, fol. 357r; leg. 2238, fol. 180r, 185r, 186r; 
leg. 2239, fols. 1604r, 1607r, 1623r, 2414r; leg. 2240, fol. 3040r; leg. 2241, fol. 3710v; leg. 2242, fols. 
78v, 607v; leg. 2244, s.f.; leg. 2245, s.f.; leg. 2247, s.f.; leg. 2248, fols. 702r, 705r; leg. 2249, fol. 121r, 
571v, s.f.; leg. 2251, s.f.; leg. 2252, fol. 719r, 1107r, 1112r, 1113r, 1131r; leg. 3269, fol. 450v; leg. 3990, 
s.f.; leg. 2261, s.f.; leg. 41, s,f.; leg. 44, s,f.; leg. 3995, s.f.; leg. 4001, s.f.; leg. 4024, s.f.; leg. 4026, s.f.; 
leg. 4027, s.f.; leg. 13486, fol. 404r; leg. 4038, s.f.

42



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Siguiendo el primer criterio, analizaremos la cantidad de vi-
viendas y de establecimientos dedicados a negocios. En cuanto a las 
primeras, encontramos 38 hogares en total, 36 de ellos en la ciudad 
de Sevilla (96%), uno en Jerez de la Frontera y, por último, uno en 
Utrera. Es decir, la mayoría de las propiedades de este tipo que po-
seía el convento se localizaban en la ciudad de Sevilla. Además, den-
tro de ésta primera categoría establecida, representan el 78%, mien-
tras que los establecimientos de negocios son en total 11, es decir, el 
22%. Por lo tanto, más de la mitad de las propiedades inmobiliarias 
eran casas destinadas a la habitabilidad y se situaban en el centro 
urbano hispalense.

En cuanto a la segunda tipología, se encuentran diversos co-
mercios, relacionados con el oficio del arrendatario por lo general. 
En primer lugar, las casas-tiendas y trastienda, cuatro en total114. En 
segundo lugar, las conocidas como casas-humero para ahumar sar-
dinas, que fueron dos115. Según aparece en la documentación, una 
de ellas fue arrendada por Francisco Sánchez, mercader de pescado, 
y se situaban en la calle Cantarranas, cercana a la muralla por la 
zona de la Puerta de Triana y, por lo tanto, también al río Guadal-
quivir. Por lo demás, encontramos una casa-boticario116, arrendada 
por el boticario Gerónimo Barón. Una casa-bodega117, por el tonele-
ro Pedro Núñez. También una casa-mesón118, conocido en la época 
como el Mesón del Esparto, que se posiciona como la renta más alta 
entre todas las propiedades, tanto inmobiliarias como agrarias. Fue 
arrendada en 1526 por Pedro de Aguilera, mesonero, con un tributo 
de 16.000 maravedís. Años más tarde se revalorizó, puesto que en 
1538 cambiaron de arrendatario, pasando a tener una renta anual de 
18.000 maravedís. Por otro lado, una casa-tenería119, alquilada por el 
agujetero Pedro Gutiérrez, y a las que pertenecen los 11 pelambres 
que aparecen en la tabla. Finalmente, un almacén con tinajas para 
114  Pertenece a las propiedades número 30, 60 y 70 del Anexo 1. De aquí en adelante sólo se citará el 
número con el que corresponda.
115  Propiedades nº 4 y 61.
116  Propiedad nº 2.
117  Propiedad nº 69.
118  Propiedad nº 50 (aparece dos veces, años 1526 y 1538).
119  Propiedad nº 13.

43



ROCÍO MOLINA FLORES 

guardar aceite120 que fue arrendado por Alonso Fernández, mercader 
de aceite. Todos estos establecimientos representan la variedad de 
propiedades que poseía el convento y, en consecuencia, la diversidad 
de arrendatarios (mercaderes, boticarios, pescaderos, mesoneros), 
con los que negociaba la comunidad, estando en contacto con la vida 
cotidiana de los habitantes de la Sevilla del Quinientos.

	 En un segundo punto, se han clasificado los tipos de depen-
dencias e instalaciones que poseían todas estas propiedades inmobi-
liarias (124). Existe una gran variedad, destacando principalmente 
siete de ellas. En primer lugar, los soberados, que eran las habitacio-
nes más altas de la casas (30). Los corrales también predominaban, 
20 en total. En cinco de las propiedades que tenían corrales, la renta 
se otorgaba en maravedís y gallinas conjuntamente121. Casapuertas, 
es decir, descansillos de entrada a las casas, se han registrado 13. 
Además, 11 de las casas contaban con puertas al exterior de la calle 
según las descripciones. También se cuentan 11 patios y 10 pozos. 
Finalmente, 6 azoteas. Entre las dependencias más inusuales encon-
tramos: dos cocinas, dos portales, dos huertas, una bodega, una ca-
balleriza, una despensa, un establo, un lagar y una servidumbre. La 
caballeriza formaba parte del Mesón del Esparto mencionado, por 
lo tanto, se trataría de una propiedad de gran magnitud, teniendo en 
cuenta que también contaba con patio, corrales, otras habitaciones y 
pertenencias, lo que se reflejaba en su renta ya comentada.

	 El 96% de las viviendas se encontraban en el centro urbano 
de Sevilla, mientras que los comercios y solares se situaban íntegra-
mente allí. Las collaciones a las que pertenecían cada una de ellas 
también se han plasmado en la documentación, lo que nos ayuda 
a conocer cuáles eran las predilectas para el convento a la hora de 
adquirir una propiedad. Se han localizado en total 48 con sus colla-
ciones, que son las siguientes: San Alfonso, San Andrés, San Barto-
lomé, San Juan, San Llorente, San Pedro, San Salvador, San Vicente, 
Santa Lucía, Santa María, Santa María la Blanca, Santa María Mag-
dalena y Triana. Por otro lado, encontramos otras 3 más que se ubi-
120  Propiedad nº 63. 
121  Propiedades nº 14, 18, 20, 37 y 54.

44



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

can en Sevilla pero en puntos indeterminados. En conclusión, suman 
51, de las que 36 son casas de viviendas, 11 son casas destinadas a 
negocios/oficios y 4 solares122.

Tabla 4. Collaciones de las propiedades inmobiliarias en Sevilla
Sa

n 
A

lfo
ns

o

Sa
n 

A
nd

ré
s

Sa
n 

B
ar

to
lo

m
é

Sa
n 

Ju
an

Sa
n 

L
lo

re
nt

e

Sa
n 

Pe
dr

o

Sa
n 

Sa
lv

ad
or

Sa
n 

V
ic

en
te

Sa
nt

a 
L

uc
ía

Sa
nt

a 
M

ar
ía

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 la
 B

la
nc

a

Sa
nt

a 
M

ar
ía

 M
ag

da
le

na

Tr
ia

na

In
de

te
rm

in
ad

o

Almacén 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0

Casa 2 1 2 1 2 1 8 1 1 6 1 6 2 2

Casa-bodega 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0

Casa-boticario 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0

Casa-humero 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 2 0 0

Casa-mesón 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

Casa-tenería 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0

Casa-tienda 0 0 0 0 0 0 1 0 0 2 0 0 0 0

Solar 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 2 1

Trastienda 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0

TOTAL 3 1 2 1 2 1 10 1 1 13 1 8 4 3

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS123. 

122  Se debe tener en cuenta que el cómputo total de casas (53, sumando las de Jerez y Utrera) no 
coincide con las 49 propiedades contabilizadas en el Anexo 1 porque algunas de éstas contienen más 
de una casa, que han sido registradas individualmente en las tablas 3 y 4.
123  Fuentes: citadas en la Tabla 3.

45



ROCÍO MOLINA FLORES 

El análisis nos muestra que las collaciones más comunes son 
tres especialmente, ya que suman más de la mitad de las propiedades 
entre ellas (60%). La predominante es la collación de Santa María 
con 13 propiedades, lo que representa el 25%. Se trata en su mayoría 
de casas (6) y casas-tiendas (2). El resto también se dedican a co-
mercios: un almacén, una casa-bodega, una casa-tenería y una tras-
tienda, además de un solar. Principalmente, destaca por el 55% de 
los establecimientos dedicados a negocios que se encuentran en ella 
(6). En segundo lugar, la collación de San Salvador con 10 en total 
(20%), de las que 8 son casas, una casa-boticario y una casa-tienda. 
Se observa un dominio de viviendas comparado con el resto de co-
llaciones, puesto que representan el 24%. Por último, también son 
significativos los datos de Santa María Magdalena con 8 propieda-
des, destacando 6 viviendas y 2 casas-humero. La localización de 
éstas últimas se debe al oficio que se practicaba en ellas, puesto que, 
como habíamos comentando, les favorecía la cercanía al río Gua-
dalquivir. Respecto al resto de collaciones, en Triana se situaban 4 
propiedades, 2 casas y 2 solares. Le sigue San Alfonso con 3 propie-
dades, 2 casas y una casa-mesón, que se localizaba en la calle de la 
Espartería. Con 2 casas cada una encontramos a las collaciones de 
San Bartolomé y San Llorente. Empatadas con una casa, observa-
mos al resto de collaciones: San Andrés, San Juan, San Pedro, San 
Vicente, Santa Lucía y Santa María la Blanca. Nos faltarían las 3 
propiedades que se encuentran en un lugar indeterminado del centro 
urbano de Sevilla, que no aparece especificado en la documentación.

Tabla 5. Porcentaje de propiedades en las collaciones de Sevilla

Collación Nº de propiedades Porcentaje de propiedades
Santa María 13 25%
San Salvador 10 20%

Santa María Magdalena 8 15%
Triana 4 8%

San Alfonso 3 6%
Indeterminado 3 6%
San Bartolomé 2 4%

46



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

San Llorente 2 4%
San Andrés 1 2%
San Juan 1 2%
San Pedro 1 2%

San Vicente 1 2%
Santa Lucía 1 2%

Santa María la Blanca 1 2%

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS124. 

En definitiva, las collaciones dominantes son Santa María, 
San Salvador y Santa María Magdalena. En las tres poseían casas-vi-
viendas y establecimientos para comercios, además de un solar en la 
primera de ellas. Podríamos concluir que la collación de Santa Ma-
ría destaca por ser la que posee más casas en las que se practicaban 
oficios, el 55% de sus propiedades. Mientras que tanto San Salvador 
como Santa María Magdalena lo hacen por sus casas destinadas a la 
habitabilidad, un 80% y un 75% respectivamente. En conclusión, se 
trata de las collaciones de preferencia para el convento, en las que se 
localizan el 60% de sus propiedades. Le siguen Triana, San Alfon-
so, San Bartolomé y San Llorente, que suman un 22%. Finalmente, 
las últimas seis collaciones apenas representan un 12% entre todas. 
Una vez analizada la tipología de las propiedades inmobiliarias y su 
localización, pasamos a calcular la productividad de las rentas que 
percibía el convento por cada una de ellas.

124  Fuentes: citadas en la Tabla 3.

47



ROCÍO MOLINA FLORES 

Gráfico 1. Rentas de las propiedades inmobiliarias (en mrs.)125

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS126. 

En el gráfico 1 se muestran las rentas en maravedís de todas 
las propiedades (46). Más adelante, se analizarán exclusivamente las 
que tenían el tributo mixto, es decir, en dinero y en gallinas. Las ren-
tas se sitúan en un rango desde los 420 maravedís127 hasta los 16.000 
maravedís128, el valor más bajo y más alto respectivamente. Se tra-
ta de un rango amplio, sin embargo, no muestra la realidad de los 
tributos percibidos por el convento, puesto que son dos cantidades 
excepcionales. El resto de cuantías se sitúan entre los 500 maravedís 
y los 8.000 maravedís mayoritariamente (96%), siendo variadas pero 
no desorbitadas para la época.

125  Las propiedades registradas de este tipo han sido 49, sin embargo, en los gráficos y en los cálculos 
que se mostrarán a continuación sólo se han tenido en cuenta 46, puesto que de dos de ellas no tenemos 
información de sus rentas y, de la tercera, la renta sólo se componía de gallinas, aunque sí aparecen 
descritas en el Anexo 1 (nº 32, 43 y 53). Por otro lado, tanto de los gráficos 1, 3 y 4, en el eje horizontal, 
se muestra el número que corresponde con la propiedad que aparece en el Anexo 1 para facilitar su 
búsqueda. De manera que, por ejemplo, a la propiedad 50 se le ha asignado ese número tanto en los 
gráficos como en la tabla del anexo.
126  Fuentes: citadas en la Tabla 3.
127  Propiedad nº 34.
128  Propiedad nº 50.

48



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

	 La propiedad número 50 es la conocida casa-mesón del Es-
parto, que ya se ha mencionado anteriormente. Se trataba de una pro-
piedad que contaba con diversas dependencias, patio, caballerizas, 
corrales y pertenencias. Además, su valor ascendió de los 16.000 
mrs. de renta (1526) a los 18.000 (1534). La siguiente propiedad129, 
ya desciende hasta la mitad, 8.000 mrs. Sólo se las describe como 
unas casas situadas en la collación de San Salvador, de las que 
desconocemos el arrendatario. Le siguen propiedades que rondan 
entre los 7.000 y 6.000 maravedís (5), de las que prácticamente todas 
son casas (4). A continuación encontramos unas casas tiendas con 
una renta de 5.304 mrs.130. El siguiente valor más alto es de 4.500 
mrs.131, que se trata del almacén con tinajas para aceite, seguido de 
los 4.300 mrs. de unas casas, solares y corrales en la collación de 
Santa María, donde se fundaría más adelante el colegio Santa María 
de Jesús132. Tanto las propiedades 36 y 72 perciben 4.000 mrs. de 
renta, tratándose en ambos casos de casas. A partir de aquí el resto de 
las 34 propiedades, que representan el 77%, muestran cuantías más 
bajas, entre los 420 y 3.000 maravedís. El valor más bajo pertenece 
a unas casas y un solar que aportan un tributo de 420 mrs.133.

	 Como se observa en el gráfico 2, las dos cuantías más comu-
nes son 1.000 maravedís y 3.000 mrs., repitiéndose ambas hasta en 
5 ocasiones. En segundo lugar, los 2.000 mrs. aparecen 4 veces. Se-
guidos de los 500 mrs. y 2.600 mrs. en 3 propiedades cada uno. Por 
su parte, 2 veces encontramos cifras como 2.625 mrs., 4.000 mrs. y 
6.000 mrs. Mientras que el resto de propiedades presentan cuantías 
menos asiduas, puesto que sólo aparecen una vez.

129  Propiedad nº 65.
130  Propiedad nº 30. 
131  Propiedad nº 63. 
132  Propiedad nº 1.
133  Propiedad nº 34.

49



ROCÍO MOLINA FLORES 

Gráfico 2. Frecuencia de las rentas en mrs. 
de propiedades inmobiliarias

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS134

Tabla 6. Rentabilidad propiedades inmobiliarias

R
an

go
 r

en
ta

s 
(m

rs
.)

Fr
ec

ue
nc

ia

Po
rc

en
ta

je
 d

e 
pr

op
ie

da
de

s

C
an

tid
ad

 to
ta

l 
(m

rs
.)

Po
rc

en
ta

je
 d

e 
la

s 
re

nt
as

<1.000 6 13% 3.670 2,68%
1.000 - 2.000 17 38% 24.068 17,62%
2.001- 3.000 11 23% 30.550 22,36%
3.001- 4.000 2 4% 8.000 5,85%
4.001 - 5.000 2 4% 8.800 6,44%
5.001 - 6.000 3 6% 17.304 12,68%
6.001 - 7.000 3 6% 20.200 14,80%
7.001- 8.000 1 3% 8.000 5,85%
8.001- 15.000 0 - 0 -

>15.000 1 3% 16.000 11,72%
Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS135.

134  Fuentes: citadas en la Tabla 3.
135  Fuentes: citadas en la Tabla 3. 

50



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

	 Observamos que el 38% de las rentas se sitúan entre los 1.000 
y 2.000 maravedís, seguidos del rango superior a 2.000 hasta 3.000 
mrs. (23%) y, finalmente, de las cantidades inferiores a 1.000 mrs. 
(13%). Por lo tanto, las rentas más asiduas percibidas por el con-
vento eran de poca entidad, teniendo en cuenta el nivel de vida y de 
salarios del siglo XVI. Sería más bien la cantidad de rentas junto con 
los juros y otros ingresos eventuales que recibía el cenobio los que 
mantendrían el día a día dentro del claustro y formarían progresiva-
mente su base económica, y no tanto las cifras de estos tributos en 
sí mismas. Se comprueba observando la productividad que obtenían 
de cada grupo de rentas anualmente. Dos de los rangos lideran am-
bas categorías con un 22,36% y un 17,62% del total. Sin embargo, 
las rentas inferiores a 1.000 mrs. se sitúan entre las tres primeras en 
cuanto al criterio anterior pero no en rentabilidad, puesto que ocupan 
el porcentaje más bajo (2,68%). El rango superior a 6.001 y hasta 
los 7.000 mrs. consigue un 14,80%, situándose como el tercero que 
aporta más rentabilidad. 

Gráfico 3. Renta en gallinas136

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS137.

136  Recordamos que el número de propiedad corresponde con el número del anexo y del gráfico de 
rentas.
137  Fuentes: leg. 2228, fol. 1339r; leg. 2235, s.f.; leg. 3250, fol. 357r; leg. 2239, fol. 2414r; leg. 2241, 
fol. 3710v.; leg. 39, fols. 405v, 408r, 548v, 551v.; leg. 3990, s.f.; leg. 44, s,f.; leg. 4026, s.f.; leg. 4027, 
s.f.

51



ROCÍO MOLINA FLORES 

De las 47 rentas, 11 eran mixtas, es decir, estaban formadas 
por dinero y por gallinas (24%) y sólo una se componía exclusi-
vamente de gallinas. La moneda más usada era el maravedí, en el 
92% de los casos, y en algunas excepciones, encontramos los reales 
de plata y los ducados. Las gallinas, por su parte, aumentaron su 
valor con el paso del tiempo, por lo que sirvieron de elemento de 
equilibrio del valor de las rentas. La entrega del tributo era anual, 
estableciéndose un pago terciado generalmente, es decir, cuatrimes-
tral. Encontramos tres excepciones, en las que se realizaron entregas 
mensuales, que coinciden con ser las que se pagaban en reales de 
plata (propiedades nº 23, 30 y 62). Por el contrario, en las agrarias sí 
encontraremos más variedad en las formas de pago, que se comenta-
rán en el apartado siguiente. Por su parte, la recepción de las gallinas 
se acordó ocho días antes de Navidad en el 100% de los casos. El 
pago se realizaba directamente a las religiosas en el convento o, al-
ternativamente, al mayordomo o persona encargada para ello.

La cantidad mínima de gallinas –según muestra el gráfico 3- 
entregadas eran 2 y la máxima, 13. El pago de 2 gallinas aparece en 
5 de las rentas; 4 en una de ellas; 6 en otra de ellas; 8 en dos de las 
propiedades; 12 en una de las propiedades; y, finalmente, 13 gallinas 
en dos de las rentas. Lo más común, por lo tanto, fue la entrega de 2 
gallinas.

52



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Gráfico 4. Rentas en maravedís y gallinas138

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS139.

En el gráfico 4 se realiza una comparación de las rentas sólo 
en maravedís y de las rentas totales, es decir, al sumarle la cuantía 
monetaria de las gallinas. Sumando estas cantidades, según el núme-
ro de gallinas, a las rentas de cada propiedad, observamos que sólo a 
partir de las 6 gallinas aumenta significativamente el total de la renta. 
Esto sucede en las propiedades nº 20, 56, 60, 66 y 69, que suman a 
partir de 200 maravedís en adelante a las cuantías de los tributos. En 
el resto de casos, aumentan desde los 50 hasta los 130 maravedís. La 
cantidad máxima de maravedís sumados es de 802 mrs. en las dos 
últimas propiedades. No obstante, también debemos considerar que 
138  Para el cálculo de los precios de las gallinas se han consultado las investigaciones de Earl J. 
Hamilton y González Mariscal, reajustándolos a la década correspondiente del siglo XVI, concluyendo 
que: una gallina en 1520 costaba 27,60 maravedís; en 1530, 33,40 mrs.; en 1540, 43,61 mrs.; y en 1550, 
61,71 mrs. HAMILTON, Earl J. El tesoro americano y la revolución de los precios en España, 1501-
1650. [2ª ed.]. Barcelona: Ariel, 1983. GONZÁLEZ MARISCAL, Manuel. Población, coste de la vida, 
producción agraria y renta de la tierra en Andalucía occidental, 1521-1800. [Tesis doctoral], Madrid, 
Universidad Complutense de Madrid, 2013, pp. 93-94.
139  Fuentes: leg. 2228, fol. 1339r; leg. 2235, s.f.; leg. 3250, fol. 357r; leg. 2239, fol. 2414r; leg. 2241, 
fol. 3710v.; leg. 39, fols. 405v, 408r, 548v, 551v.; leg. 3990, s.f.; leg. 44, s,f.; leg. 4026, s.f.; leg. 4027, 
s.f.

53



ROCÍO MOLINA FLORES 

éstas se ordenan en el gráfico por orden de antigüedad, por lo que, en 
las últimas propiedades influye considerablemente la inflación de los 
precios de las gallinas de la década de los años 50 del Quinientos. La 
propiedad 53, por su parte, es una de las excepciones entre el resto 
de rentas, por ser la única que se percibe sólo en gallinas. 

b) Propiedades vinculadas a la explotación agraria

En segundo lugar, nos ocuparemos del análisis de las pro-
piedades vinculadas a la explotación agraria, refiriéndonos a todas 
aquellas cuyas casas e instalaciones se dedican al sector primario. Se 
han registrado 24 bienes de este tipo, localizados en la vega de Tria-
na, villas de Sevilla y otros puntos indeterminados dentro del térmi-
no de dicha ciudad. Seguiremos el esquema utilizado anteriormente, 
analizando según la tipología de las propiedades, la frecuencia con 
la que aparecen y la rentabilidad que se obtiene de ellas.

Tabla 7. Propiedades e instalaciones vinculadas a la explotación 
agraria

A
lc

al
á 

de
 G

ua
da

ír
a

A
lm

en
si

lla

C
as

til
le

ja
 d

e 
la

 C
ue

st
a

G
ui

lle
na

L
a 

R
in

co
na

da

L
as

 C
ab

ez
as

 d
e 

Sa
n 

Ju
an

Sa
nl

úc
ar

 la
 M

ay
or

Ve
ga

 d
e 

Tr
ia

na

C
ar

m
on

a

A
zn

al
cá

za
r

V
ill

an
ue

va
 d

el
 C

am
in

o

O
tr

os
14

0

TO
TA

L

Aceña 0 0 0 2 0 0 0 0 0 0 0 0 2
Alberca 3 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 4

Arboleda / árboles 1 0 1 0 0 0 0 0 0 0 1 2 5
Atahona 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Bodega 0 0 0 0 0 0 0 0 0 2 0 0 2
Casas 0 0 1 0 0 4 0 0 0 1 0 0 6

140  Propiedades nº 6, 49 y 73. 

54



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Corral 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1 0 0 2
Cortinal 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1
Fuente 2 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 2

Granero 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Huerta 1 0 0 0 0 0 0 0 0 1 1 1 4
Lagar 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1
Molino 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1
Noria 2 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 3
Olivar 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1
Pajar 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1

Palomar 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1
Pasto 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Pozo 2 0 0 0 0 1 0 1 0 0 0 0 4

Prado 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Sombrajo 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Tierras de 

sembradura 0 0 0 0 1 1 1 7 1 0 0 2 13

Torre 0 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 1
Viga 0 0 0 0 0 0 0 0 0 1 0 0 1
Viña 0 0 1 0 0 0 0 8 0 0 0 1 10

TOTAL 11 1 7 2 1 13 1 16 1 7 4 6 70

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS141.

Las propiedades e instalaciones son de una gran variedad: 
almacenes y viviendas; instalaciones agrícolas, ganaderas e hidráu-
licas; y distintos tipos de terrenos. Las localizaciones en las que se 
sitúan son Alcalá de Guadaíra, Almensilla, Castilleja de la Cuesta, 
Guillena, La Rinconada, Las Cabezas de San Juan, Sanlúcar la Ma-
yor, Carmona, Aznalcázar, Villanueva del Camino, la vega de Triana 
y otros puntos desconocidos de Sevilla. Las zonas predominantes 
son la vega de Triana (23%), Las Cabezas de San Juan (19%) y Alca-
lá de Guadaíra (16%), seguida por un empate de 7 propiedades entre 
141  Fuentes: leg. 3990, s.f.; leg. 2228, fol. 1451r.; leg. 2236, s.f.; leg. 2243, fol. 1104r; leg. 2241, fol. 
4346r; leg. 2242, fol. 76r; leg. 2247, s.f.; leg. 2240, fol. 3040r; leg. 2242, fol. 607v; leg. 2244, fol. 
2448r; leg. 2245, fol. 108r, 110r; leg. 2247, fol. 1868r; leg. 2251, fols. 755r, 762r, 768r; leg. 2296, s.f.; 
leg. 2227, fol. 606r; leg. 4038, s.f.

55



ROCÍO MOLINA FLORES 

Aznalcázar y Castilleja de la Cuesta. Por su parte, los dos tipos de 
propiedades más comunes son las tierras de sembradura (19%) y las 
viñas (14%).

Gráfico 6. Frecuencia propiedades 
vinculadas a la explotación agraria

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS142.

Tabla 8. Porcentaje propiedades e instalaciones agrícolas

Tipología propiedades e instalaciones agrícolas Porcentaje
Terrenos 51%

Instalaciones hidráulicas 19%
Almacenes y viviendas 16%
Instalaciones agrícolas 9%
Instalaciones ganaderas 5%

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS143.

142  Fuentes: citadas en Tabla 7.
143  Fuentes: citadas en Tabla 7. 

56



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Gráfico 7. Almacenes y viviendas

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS144.

Según la tipología, en primer lugar observamos los almace-
nes y viviendas encontrados (11; 16% del total). Las casas son la 
mayoría (6) situadas 4 de ellas en Las Cabezas de San Juan145. Les 
siguen 2 bodegas de Aznalcázar146. El granero, pajar y torre también 
pertenece a esta última propiedad que, como se observa, es la más 
completa de todas las que encontramos.

Gráfico 8. Terrenos

Elaboración propia a partir de: AHPSe, PNS147.

144  Fuentes: citadas en Tabla 7.
145  Propiedad nº 22.
146  Propiedad nº 59.
147  Fuentes: citadas en Tabla 7.

57



ROCÍO MOLINA FLORES 

Respecto a los terrenos, encontramos 8 variedades según qué 
se sembraba en cada uno de ellos. Además, son las propiedades más 
numerosas con un total de 36 (51%). Destacan 13 tierras de sem-
bradura, siendo la mayoría localizadas en la vega de Triana (7). Le 
siguen 10 viñas, de las que 8 se situaban nuevamente en la misma 
zona. En tercer lugar, las arboledas (5). En la propiedad 6, de ubica-
ción desconocida, se describen árboles frutales, al igual que en la de 
Alcalá de Guadaíra148. En la finca de Castilla de la Cuesta149 aparecen 
naranjos, higueras, almendros y otros tipos de árboles. También nos 
detallan la existencia de un pinar y un higueral150. Mientras que en 
Villanueva del Camino151 se registra una arboleda. Respecto a las 4 
huertas, no nos ofrecen grandes especificaciones, excepto en la pro-
piedad de Villanueva del Camino que se describe que eran de horta-
lizas. De forma más excepcional, aparecen un cortinal152, un olivar, 
un pasto y un prado.

Gráfico 9. Instalaciones agrícolas

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS153.

148  Propiedad nº 55.
149  Propiedad nº 9.
150  Propiedad nº 73.
151  Propiedad nº 26.
152  «Cortinal: Un pedazo de tierra cercado, cercano al Lugar, que suele servir para sembrar alcacer 
y otras cosas». Real Academia Española (1726-1739): Diccionario de autoridades. Ed. facs., [repr.]. 
Madrid: Gredos, 1979.
153  Fuentes: citadas en Tabla 7.

58



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Las instalaciones agrícolas eran aquellas maquinarias de la 
época que intervenían en las distintas fases agrarias de los cultivos. 
No son numerosas en cantidad pero sí en variedad, puesto que en-
contramos 6 tipos de instalaciones, el 9% del total. Predominan 2 
aceñas en la propiedad de Guillena, llamadas «aceña de la Bone-
da»154. Continuamos con 1 atahona en Las Cabezas de San Juan, 1 
lagar y 1 viga en Aznalcázar; y, finalmente, 1 molino en Castilleja de 
la Cuesta.

Gráfico 10. Instalaciones ganaderas

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS155.

En cuanto a las instalaciones ganaderas, encontramos 3 en 
total (5%). La mayoría son corrales (2), que se encuentra uno en 
Castilleja de la Cuesta y otro en Aznalcázar. El palomar también se 
situaba en esta primera finca.

154  Propiedad nº 28.
155  Fuentes: citadas en Tabla 7.

59



ROCÍO MOLINA FLORES 

Gráfico 11. Instalaciones hidráulicas

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS156.

Finalmente, analizaremos las instalaciones hidráulicas que, 
al igual que las agrícolas, son variadas. Encontramos 13 en total 
(19%), es decir, se trata de la segunda tipología, después de los terre-
nos, más abundante. En primer lugar, las albercas y los pozos, con 4 
instalaciones cada una. En los dos casos, la mayoría se encontraban 
en Alcalá de Guadaíra, 3 y 2 respectivamente. Le siguen 3 norias y 
2 fuentes que pertenecían también a esta última. Observamos, por lo 
tanto, que en esta propiedad se encuentran el 77% de las instalacio-
nes hidráulicas.

En el caso de las propiedades vinculadas a la explotación 
agraria, calcular la rentabilidad particular se torna complicado, pues-
to que parte del tributo se percibía en especies, lo que suponía que el 
valor de éstas quedaba determinado por las inflaciones y deflaciones 
acontecidas durante el siglo XVI. Los componentes de las rentas 
eran más variadas, estando compuestas de una cuantía monetaria 
(sólo de mrs.), de gallinas y de aceite, cereales, frutas y paja. La 
entrega de las rentas era anual, en su mayoría terciarias, aunque exis-

156  Fuentes: citadas en Tabla 7.

60



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ten excepciones en fechas señaladas del calendario cristiano, como 
las festividades de Santiago, San Miguel, Santa María, San Juan y 
Todos los Santos157. Si tenemos en cuenta la variabilidad de factores 
a los que estaba sujeta la agricultura, no percibir parte de la renta 
en especies suponía un problema alimentario para el convento. De 
hecho, en 1557 la priora se vio obligada a vender una propiedad, en 
plena época de carestía, para conseguir liquidez, puesto que sólo les 
quedó recurrir a la compra del trigo, cuyo precio era muy elevado158. 
Mercedes Borrero nos habla de un monasterio de religiosas sevilla-
no, que en la segunda década del siglo, ninguna de sus propiedades 
agrarias, salvo dos, le dieron beneficio. Lo que les llevó a invertir 
el 33% de su presupuesto anual sólo para conseguir lo que, normal-
mente, obtenían de los tributos159. Las dos tierras excepcionales se 
encontraban en la vega de Triana y en Jerez de la Frontera, puesto 
que la distribución espacial de las propiedades era fundamental para 
garantizarse rentas ante circunstancias adversas. La comunidad de 
Madre de Dios supo llevar a cabo dicha estrategia, localizándolas 
en distintas villas y territorios sevillanos, como se ha comprobado. 
Contando con estos factores, resulta complicado extraer rentabilida-
des determinadas, pues las crisis de cereales se producían con regu-
laridad en Andalucía160.

2.1.2.2. Mecanismos de constitución del patrimonio

Con el fin de crear un esquema sobre el comportamiento eco-
nómico del convento, después de analizar las características de sus 
propiedades, pasaremos a conocer los procedimientos por los cuales 
adquirieron cada una de ellas. De esta manera, se han clasificado en 
tres principalmente: compra-ventas, donaciones/heredades y permu-
tas. Mecanismos observados en otros conventos castellanos medie-
vales y de época moderna161, puesto que estas dinámicas económicas 

157  AHPSe, PNS, leg. 2227, fol. 606r; leg. 2244, fol. 2448r; leg. 2247, fol. 1868r; leg. 2240, fol. 3040r; 
leg. 44, s.f.
158  Nos detendremos en esta cuestión en el punto 2.1.2.2.1. Compra-ventas.
159  BORRERO FERNÁNDEZ, Mercedes. “Crisis de cereales y alzas de precios en la Sevilla de la 
primera mitad del siglo XVI”. Historia. Instituciones. Documentos, 1991, n. 18, pp. 43-44.
160  Ibíd., p. 50.
161  RÍOS DE LA LLAVE, Rita. Mujeres de clausura en la Castilla medieval: el monasterio de Santo 

61



ROCÍO MOLINA FLORES 

les permitían acumular bienes para la constitución progresiva de su 
patrimonio, gracias al que obtenían ingresos sin practicar ningún tra-
bajo. La documentación de archivo consultada acerca de estas ope-
raciones comerciales presenta una gran diversidad porque, en oca-
siones, en una misma escritura pueden aparecer varias transacciones, 
que implican una compra y una venta, una heredad que, a su vez, fue 
vendida para comprar otra propiedad. En las clasificaciones se pre-
senta el negocio principal, sin embargo, es importante apuntar que 
también aparecen implicados otros tipos de operaciones, conocidas 
gracias al nivel de detalle de las descripciones de la escritura. Los 
procesos plasmados, a veces complejos, aluden evidentemente a la 
existencia de una mentalidad económica en la que la búsqueda del 
interés y beneficio de la comunidad es lo primordial, como obser-
varemos en los diversos ejemplos que se expondrán a continuación.

2.1.2.2.1. Compra-ventas

La compra es, junto con las donaciones y heredades, el proce-
dimiento más frecuente en nuestra fuente documental. No obstante, 
no sólo se hará alusión a las compras realizadas por el convento, sino 
también al rechazo de ciertas propiedades, ya sea mediante venta o 
por no desear adquirirlas. Por ello, se ha creído más conveniente uti-
lizar el término compra-ventas para referirnos a estas operaciones. 
Los motivos que se plantean para la realización de compras son dos 
principalmente, aumentar los bienes conventuales, con el fin de ob-
tener más tributos, y razones referentes a intereses de localización, 
comodidad y rentabilidad para la comunidad.

El factor de la ubicación de las propiedades, según nos apa-
rece en las explicaciones de las escrituras, resultaba un tema de im-
portancia para el cenobio. La distribución espacial de éstas responde 
a un pensamiento de distribución económica también, puesto que 
están repartiendo su patrimonio y no sólo acumulándolo en el cen-
Domingo de Caleruega. Alcalá de Henares: Servicio de Publicaciones. Universidad de Alcalá, 2007, 
pp. 270-300. La autora, a su vez, siguió el esquema planteado por García de Cortázar: GARCÍA DE 
CORTÁZAR Y RUIZ DE AGUIRRE, José Ángel.  El dominio del monasterio de San Millán de 
la Cogolla (siglos X a XIII): introducción a la historia rural de Castilla altomedieval. Salamanca: 
Universidad de Salamanca, 1969.

62



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

tro urbano de Sevilla, puesto que allí, como ya hemos comprobado 
en apartados anteriores, se encontraran el 96% de sus bienes inmo-
biliarios. La compra de unas casas que hicieron al monasterio de 
Santo Domingo de Jerez de la Frontera, en el año mencionado, por 
un precio de 20.630 maravedís se relaciona con dicha motivación162. 
El hecho de que la adquisición se realice a un monasterio con el que 
comparten orden, también nos invita a pensar en una comunicación 
a la hora de realizar negocios económicos entre los distintos monas-
terios de Andalucía. Lógicamente, el convento de Madre de Dios 
tuvo que tener relación con ésta comunidad, compartiendo aspectos 
económicos, religiosos y sociales. La escritura nos ofrece otros datos 
interesantes, como que la propiedad fue heredada por el monaste-
rio por los fallecimientos de Constanza Fernández y Sancho Vique, 
padres de fray Diego de Medina, profeso de dicha comunidad. Ade-
más, la rentabilidad que la comunidad sevillana quería obtener de las 
casas era obvia, puesto que percibirían a partir de entonces un tributo 
de 2.000 maravedís y 2 gallinas, que entregaría el arrendatario Juan 
López anualmente163. El negocio quedó constatado ante el escribano 
público de Jerez, Alonso Graznido, pero no se consolida hasta el 
otorgamiento de la licencia de fray Cristóbal de Guzmán, provincial 
de Andalucía de la orden (1519).

La jerarquía de la orden intervenía para autorizar y regular 
los negocios que implicaban a los monasterios integrantes de ella, 
por lo que se puede comprobar, puesto que tanto el negocio anterior 
como el que explicaremos a continuación, se han conocido gracias al 
documento de licencia otorgado que, incluso, aparece con el sello de 
ésta para darle más solemnidad y autoridad a la escritura164. La razón 
de la dispersión espacial de las propiedades se observa también en 
el siguiente ejemplo, por el que venden la dehesa del Amarguillo, 
en término de Jerez de la Frontera, que recibieron por la dote de sor 
Magdalena, viuda del teniente Pedro de Valdellamas, que fue fraile 

162  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1339r.
163  Propiedad nº 5.
164  En el fol. 1339r del leg. 2228 se conserva parte del sello ovalado, placado y de color rojo, que se 
encuentra fracturado. Mientras que en el fol. 1448r del leg. 2228 se intuye la presencia de un sello 
similar por la huella que dejó en el papel.

63



ROCÍO MOLINA FLORES 

del monasterio de San Pablo de Sevilla165. La finalidad era destinar 
el dinero a la compra de los donadíos de Guenilla y San Juan, situa-
dos en Carmona, puesto que: «eran más útiles e provechosas, que 
no la parte de la dicha dehesa por estar más cerca desta çibdad de 
Sevilla e porque abreis más cantidad por ello»166. Nuevamente, se 
distribuyen los bienes pero esta vez siguiendo el criterio de proximi-
dad a las futuras propiedades, lo que les facilitaría su administración 
económica. Recordemos que, como ya hemos visto en el inicio del 
capítulo, la comunidad y su mayordomo debían realizar la tarea de 
designar apoderados que acudiesen a las villas para cobrar las rentas. 
Lo que significa que no les convenía realizar todo ese proceso para la 
dehesa heredada, que, además, por lo que se narra en el documento 
no supondría un tributo elevado, puesto que señalan que de las pro-
piedades de Carmona obtendrían más beneficio. La rentabilidad es 
un motivo importante en esta ocasión. Sin embargo, no conocemos 
ni el precio específico de venta ni los de compra de las propiedades. 
Sólo sabemos que el prior provincial, de nuevo fray Cristóbal de 
Guzmán, da licencia para que se venda a quién más cantidad ofrezca 
por ella.

Dos de las propiedades adquiridas rondan entre los 20.000 
y 24.000 maravedís, por lo que no son excesivamente elevados. Así 
ocurre con el primer ejemplo comentado, en el que la compra se 
realiza por 20.630 maravedís. Dentro de este rango también se en-
cuentra la compra que realizaron a María Fernández con licencia de 
su marido, el pintor Cristóbal de Cárdenas, en 1522 de unas casas en 
la collación de Santa María por 24.000 maravedís167. De las que ob-
tuvieron de beneficio una renta perpetua de 2.000 maravedís anuales 
por parte de Beatriz de Morales, viuda de Francisco de Morales168. 

Siguiendo cantidades de compra similares, encontramos la 
adquisición que hicieron ese mismo año a Teresa Fernández, mujer 
de Juan Ruiz Boslada, y a su hijo Fernand Ruiz, casado con Beatriz 

165  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1448r.
166  Ibíd. 
167  AHPSe, PNS, leg. 2238, fol. 180r.
168  Propiedad nº 15.

64



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Martínez, de unas casas en la collación de San Salvador por 23.400 
maravedís, de las que percibieron de tributo 2.600 maravedís anua-
les169. Sin embargo, el dinero no fue depositado por las monjas, sino 
por Johan Varela de Salamanca, impresor de libros, a razón de una 
deuda que éste mantenía con el convento por la falta de pago de las 
rentas de unas casas en la misma collación (2.600 maravedís cada 
año). Al parecer el pleito se había resuelto a favor de las religiosas, 
por lo tanto, con el fin de liberarlo de la deuda mencionada y de ob-
tener otra renta igualitaria económicamente, se negoció el pago de 
dichas casas por parte de Johan Varela. De manera que el convento 
dejó de percibir el tributo de las anteriores casas (1510-1522), recibi-
das en dote de sor Rufina de Santa María, hija de Juan del Consisto-
rio, para comenzar a recibir el tributo sobre estas nuevas casas en la 
calle Sierpe170. La comunidad, por lo tanto, negoció el reemplazo de 
una propiedad por otra, de la que obtenía la misma cantidad de renta, 
con el objetivo de no perder ese ingreso anual.

Encontramos una excepción de ese rango de precios señala-
do en la compra de unas casas-mesón en la collación de San Alfonso, 
al licenciado Ortuño Ibáñez de Aguirre, por 245.000 maravedís171. 
El pago lo realizó fray Jordán de Villarino, vicario de la comuni-
dad, en nombre de ésta. Su elevado valor ya nos indica que se trata 
de una propiedad considerable, tanto en tamaño, como lo indica la 
cantidad de dependencias que posee, como en rentabilidad, puesto 
que de ellas obtendrían 16.000 maravedís anuales, siendo el tributo 
más alto de todos los que recibía el convento. Fueron arrendadas 
durante cuatro años por el mesonero Pedro de Aguilera, a partir de 
1526. Se localizaba en la calle de la Espartería, según indica en la 
documentación, y por ello era conocido como el Mesón del Esparto. 
El ingreso obtenido de esta propiedad era de gran valor comparado 
con las cuantías de tributo del resto de propiedades que, como ya he-
mos analizado, rondaban los 1.000-2.000 maravedís en su mayoría 
(38%). Además, en una escritura posterior de 1534 registramos que 
el mesón se volvió a arrendar, esta vez a Juan de Aragón, barbero, 
169  AHPSe, PNS, leg. 2239, fol. 1604r; leg. 2251, s.f.
170  Propiedad nº 16 y 17.
171  AHPSe, PNS, leg. 2252, fols. 1107r, 1112r, 1113r.

65



ROCÍO MOLINA FLORES 

revalorizándose su valor hasta los 18.000 maravedís. Su adquisición 
responde, de manera evidente, a razones de rentabilidad, puesto que 
se trata de la mayor propiedad del convento en el aspecto económi-
co, de la que obtienen un 11,72% de los tributos inmobiliarios anua-
les.

La historia del mesón continua, puesto que en 1557 volvemos 
a tener información de él. La priora del convento tuvo que tomar la 
decisión de venderlo debido a la necesidad de trigo que estaban atra-
vesando. Interpretamos que la razón estuvo relacionada con que se 
trataba de una de sus propiedades más valiosas y, por lo tanto, de las 
que obtendrían un mayor beneficio al deshacerse de ella. En aquellos 
momentos, recibían un tributo por él de 10.000 maravedís anuales, 
que vendieron por 300 ducados, es decir, 112.500 maravedís, a Fran-
cisco de Morgall, clérigo presbítero de Triana172. Comparados con 
los 245.000 maravedís por el que lo compraron con anterioridad, el 
valor decayó en 132.500 maravedís. Se evidencia que la situación 
de la comunidad sería de extrema necesidad, puesto que se vieron 
obligadas a vender rápidamente uno de sus bienes más preciados y 
longevos, lo que explica que el precio de venta fuese inferior al pre-
cio por el cual lo adquirieron en 1526. Además, el valor de la renta 
anual también se ve disminuida de manera drástica: se sitúa en torno 
a los 16.000 maravedís en 1526, asciende a los 18.000 en 1534 para, 
finalmente, descender hasta los 10.000 en 1557. Por lo tanto, no sólo 
decae el valor de venta, sino también el de la renta en 8.000 marave-
dís en cuestión de 23 años.

Se observa, en efecto, cómo afectaban las inflaciones y de-
flaciones a lo largo del Quinientos a la vida conventual y, en conse-
cuencia, al patrimonio. El contexto histórico de dicha gestión apunta 
a la crisis de subsistencia que afectó a Sevilla a mediados del siglo 
XVI. La mala cosecha de 1556 dio lugar a una gran escasez de trigo
en 1557, que provocó el alza de los precios de la hogaza de pan hasta
finales de ese mismo año, que volvería a descender173. Los primeros
172  AHPSe, PNS, leg. 2310, fol. 1158r.
173  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “El gobierno de Castilla y la gestión de las crisis de subsistencia de 
mediados del siglo XVI en la ciudad y reino de Sevilla” en Do silêncio a ribalta: os resgatados das 

66



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

tratados de nuestra fuente documental datan de principios de mayo 
de dicho año y la venta se efectuó, definitivamente, el 23 de junio, 
por lo que se encontraban en plena etapa de carestía de trigo. El 
convento realizó esta operación para obtener liquidez inmediata, ya 
que su sistema económico se basaba en la acumulación de bienes de 
los que obtenían rentas, lo que conllevaba que, en circunstancias de 
necesidad, no poseyeran el suficiente dinero en metálico como para 
hacerle frente. Por lo tanto, se veían obligadas a deshacerse de parte 
de su patrimonio para conseguirlo. La priora había recibido permiso 
previo del prior provincial para realizar esta acción y, posteriormen-
te, se lo pide y comunica en reunión a las religiosas, que también 
aportan sus opiniones al respecto, en este caso positivas. Lo que deja 
entrever que la priora tampoco poseía un dominio absoluto, pese 
al cargo que ocupaba, puesto que le era necesario la autorización y 
acuerdo del resto de la comunidad, permitiéndonos conocer cómo se 
gestionaban este tipo de situaciones dentro del claustro.

Como podemos comprobar, la comunidad no sólo no era aje-
na a los mecanismos económicos generalizados fuera de la clausura, 
sino que los llevaron a cabo para la gestión de su patrimonio, de 
acuerdo a las coyunturas de la época. Las decisiones tomadas apa-
recen descritas en las escrituras, como en el caso de la venta de una 
casa que les ofrecieron Alonso de Córdoba, vecino en la collación 
de Santa Cruz, y su mujer Leonor de Jerez. En ellas, el monasterio 
tenía situado un tributo de 2.500 maravedís y 6 gallinas, que paga-
ba Fernando de Cantillana, platero. El matrimonio pretendía vender 
las casas y éste último les ofrecía 200.000 maravedís pero antes de 
efectuar la compra, Alonso de Córdoba se lo comunica al convento 
por si la comunidad estuviera interesada en comprarlas por el mismo 
precio174. La supriora junto con las hermanas diputadas la rechazan 
pero determinan que Fernando de Cantillana les entregue las escritu-
ras del reconocimiento del tributo. Resulta un documento interesan-
te, puesto que nos ofrece información sobre el procedimiento de la 
toma de decisiones. Las religiosas reunidas escucharon la propuesta 

margens da Histôria (sêculos XVI-XIX). Laboratorio de Paisagens, Património e Território, 2015, pp. 
212-213.
174  AHPSe, PNS, leg. 40, fol. 199v.

67



ROCÍO MOLINA FLORES 

de la venta de Alonso de Córdoba porque, según se detalla en la 
propia escritura, el mayordomo Francisco Marco le advirtió de que 
él no podía tomar esa decisión sin consultar a la comunidad, por lo 
que, acudieron a la reja del convento para tratar el negocio con ellas. 
Posee un valor probatorio de la capacidad de decisión y autonomía 
que tenían las religiosas y, al mismo tiempo, del limitado poder del 
mayordomo que, aunque actuase en su nombre, lo debía hacer con su 
expresa autorización previa. Además, de nuevo, actuaban teniendo 
en cuenta sus intereses, ya que rechazaron la compra porque no les 
convenía pero piden concienzudamente tener en posesión las escri-
turas del reconocimiento.

2.1.2.2.2. Donaciones y heredades

El recibimiento de donaciones y heredades era otra de la for-
ma más común de obtener propiedades y beneficio económico para 
la comunidad. La profunda piedad de la sociedad de la época se hace 
presente en los testamentos de los individuos, que legaban parte de 
su patrimonio a las religiosas por diversos motivos: la salvación de 
sus almas, poseer a alguna familiar dentro del claustro, etc. En conse-
cuencia, se trata de documentos que nos aportan información social 
relevante. Además, existía la posibilidad de heredar el patrimonio de 
las religiosas una vez éstas fallecían o de que éstas, en vida, donaran 
las heredades recibidas al convento. Las actuaciones testamentarias 
eran diversas, encontrando en Madre de Dios ocho procedimientos 
al respecto. Las propiedades recibidas por heredamiento fueron tan-
to inmobiliarias como vinculadas a la explotación agraria, según la 
clasificación que hemos determinado. Se constata la preeminencia 
de las segundas, en 5 de las 8 heredades, mientras que en los casos 
restantes se trata de casas ubicadas en el centro urbano de Sevilla.

En primer lugar, prestaremos atención a las propiedades in-
mobiliarias. En 1525, Catalina Madurera legó la venta de un tributo 
de 4.000 maravedís al monasterio sobre unas casas en la collación 
de San Salvador, en la calle Sierpe175, que ascendían a un valor de 

175  Propiedad nº 36.

68



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

38.000 maravedís176. Al año siguiente, Francisco de Soto, mayordo-
mo del convento durante once años, dejó en herencia a las monjas 
unas casas humero en la collación de Santa María Magdalena, en la 
calle Cantarranas, de un valor de 16.000 maravedís177. Más adelante, 
aparece en un documento su mujer, María de Soto, cumpliendo las 
mandas testamentarias de su marido, entregando 20.000 maravedís 
al convento de Madre de Dios. La cuantía se otorga a través de dife-
rentes medios. En primer lugar, de la renta de unas casas arrendadas 
a Álvaro Fernández, platero, de 3.316 maravedís. Por otro lado, el 
tributo del arrendamiento de unas casas y palacios de Alfonso de 
Vargas, por 5.400 maravedís. Además de otra renta de 6.000 mara-
vedís que les pertenecía de las casas humero que les había dejado en 
herencia. Por último, el cobro de un libramiento de 5.000 maravedís 
a los frailes del monasterio de San Pedro Mártir de la Redondela178. 
Ambas heredades presentan rasgos comunes, como que provienen 
de particulares de un rango social bajo, cuyas propiedades no pre-
sentan un valor económico especialmente elevado. Normalmente, 
las relaciones afectivas y la devoción fueron los motivos principales 
de los testadores, como en estos dos casos. Catalina de Madurera 
mantenía una vinculación con el convento a razón de su señora, Isa-
bel Enríquez, marquesa de Montemayor, de la que hablaremos en el 
capítulo acerca de la sociología conventual. Por su parte, Francisco 
de Soto trabajó para la comunidad como mayordomo durante años, 
lo que le permitió establecer un vínculo con las religiosas, a las que 
pidió que rezasen por su alma.

Las propiedades se podían recibir como herencia pero, sin 
embargo, no percibir el tributo de éstas. Este es el caso de Marina 
López, viuda de Cristóbal López, cordonero, que establece como he-
rederas universales a las religiosas del convento de Madre de Dios 
(1518)179. Heredaron dos casas de renta perpetua, de las que recibían 
4.600 maravedís y 18 gallinas anualmente, que la testamentaria en-
carga que fuesen destinados a la realización de once misas, todos 

176  AHPSe, PNS, leg. 2248, fols. 702r, 705r.
177  Propiedad nº 61.
178  AHPSe, PNS, leg. 2252, s.f. (2 documentos).
179  AHPSe, PNS, leg. 9123, fol. 855r; leg. 3241, fol. 299r.

69



ROCÍO MOLINA FLORES 

los meses de cada año, por su alma y la de su marido en la Catedral 
de Sevilla. El canónigo Diego Ramos gestiona el contrato con el ca-
pellán, que cobrará 4.000 maravedís de sueldo por oficiarlas, y con 
el cabildo, que recibirá 1.000 maravedís para la adquisición de los 
elementos litúrgicos necesarios (vino, pan, cera...). La comunidad, 
por lo tanto, obtuvo la posesión de las propiedades, sin embargo, no 
disfrutó de sus rentas, por lo que, aporta escasa rentabilidad econó-
mica. La confianza depositada por Marina López se debió a causa de 
su viudedad y falta de sucesores, como aparece en su testamento, por 
lo que suponemos que su relación con el convento fue estrecha.

Por el contrario, al observar las propiedades agrarias la si-
tuación cambia notablemente, puesto que supera a las anteriores en 
rentabilidad y en otro aspecto a considerar: la distribución espacial 
de los bienes, puesto que las heredades jugaban con el factor de que 
era imprevisible su localización, lo que podía resultar una ventaja 
o una desventaja para el convento. Esta coyuntura explica por qué,
más adelante, eran vendidas o cambiadas por otras propiedades más
convenientes y fructíferas. Un ejemplo de este tipo lo encontramos
en los cuatro pedazos de tierra que heredaron en la villa de Manza-
nilla y de Villalba (1518) a causa del fallecimiento de Sor Cecilia de
Santo Domingo, antes llamada Isabel de Castellanos. Previamente,
los había heredado de sus padres, el jurado Pedro de Castellanos y
Antona Rodríguez de Sedano. No obstante, el documento por el que
conocemos esta información contiene las escrituras de la venta de
dichas tierras a Fernando Díaz de Santa Cruz y a su mujer, María
de Sosa, por 42.500 maravedís. Con ese dinero pretenden comprar
dos donadíos en Carmona, puesto que les resulta de mayor interés
y provecho, al poseer otras propiedades previas en ese territorio180.
Se observan dos operaciones, una de heredad y otra de venta, confir-
mando de nuevo que las religiosas actuaban en beneficio económico
del patrimonio de la comunidad y teniendo en cuenta la concentra-
ción de propiedades en un territorio específico.

180 AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 751r.

70



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Un criterio similar siguieron en la herencia de unas casas, vi-
ñas, bodega y tierras de 20 aranzadas en la villa de Alanís. Descono-
cemos el testador porque el documento en realidad se trata, como en 
el caso anterior, de la venta de la propiedad por 130.000 maravedís. 
Lo justifican en que se trataba de una propiedad costosa de mantener 
y su ubicación era lejana de Sevilla, añadiendo que a cambio, con 
el dinero obtenido, comprarán otras tierras y viñas más útiles181. Al 
analizar las operaciones de venta, se repite asiduamente la necesidad 
de explicar las motivaciones que les llevaban a ello, alegando que 
las propiedades eran reemplazadas y por lo tanto, buscando evitar la 
pérdida del patrimonio conventual, cuyo objetivo era mantenerlo y 
ampliarlo según los mecanismos observados, según lo reglamentado 
en las constituciones de las religiosas de la orden182.

Respecto al resto de heredades vinculadas con la explotación 
agrícola, en 1519, reciben una huerta de 3 aranzadas con árboles fru-
tales, de la que se obtiene de renta 1.220 maravedís y 50 granadas, 
por parte de Bernal Raso, frutero, y Leonor Raso183. La entrega de la 
cuantía económica se realizaba el día de Santiago, mientras que las 
frutas, en el día de San Miguel. El documento por el que conocemos 
esta herencia es, precisamente, el reconocimiento de los arrendata-
rios de la deuda adquirida con el convento. Con anterioridad habían 
recibido la propiedad por el fallecimiento de las hermanas Catalina 
Raso de Vargas e Inés de Vargas, emparedadas de San Bartolomé, las 
cuales habían recibido el encargo, a su vez, con el fallecimiento de la 
emparedada Isabel García, que les permitió gozar de la renta durante 
sus vidas pero, una vez falleciesen, estableció la condición de que 
debían ser entregadas al convento184.

La propiedad de Castilleja de la Cuesta, de las más comple-
tas de los bienes agrarios, compuesta por casas corrales, cortinales, 
árboles de naranjos, higos y almendros, un molino y un palomar, fue 
181  AHPSe, PNS, leg. 2240, s.f.
182  COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia de las monjas dominicas. 
Constituciones de 1259 y cuatro apéndices de los siglos XVI y XVIII. Fanjeaux: Hermanas Historiadoras 
de la Orden de Predicadores, 2014, cap. 26, p. 55.
183  Propiedad nº 6.
184  AHPSe, PNS, leg. 2227, fol. 606r.

71



ROCÍO MOLINA FLORES 

heredada por Guianda de Arraedo, viuda del jurado Juan Barahona 
(1521)185. Se conoce por el documento de arrendamiento de Diego 
Martínez, por su vida y la de sus herederos, por una cuantía de 2.340 
maravedís186. Por otro lado, Melchor Maldonado, veinticuatro de Se-
villa, legó una heredad de tierras de pinar, viñas e higueral en el tér-
mino de la ciudad con una renta de 1.500 maravedís187, que arrendó 
el escribano público Gonzalo de Toledo188.

Las conclusiones que podemos extraer de este apartado son 
dos especialmente. En primer lugar, las donaciones y heredades son 
realizadas por particulares, de los que no conocemos en la mayoría 
de los casos mucha más información de la que nos aporta el docu-
mento. En ocasiones, como en el caso de Catalina Madurera, Fran-
cisco de Soto y las hermanas emparedadas de San Bartolomé, se 
interpreta la estrecha relación que mantuvieron con el convento. Sin 
embargo, en ningún momento especifican las motivaciones de las 
mandas testamentarias, lo que nos ayudaría con el análisis social. 
Aunque debemos tener en cuenta que estas informaciones no se han 
conocido de los testamentos de primera mano, excepto en el ejemplo 
de Marina López, sino que han llegado hasta nosotros por las escri-
turas de ventas y arrendamientos. La imprevisibilidad de la localiza-
ción de las propiedades propiciaba dichas transacciones con este tipo 
de bienes, puesto que la búsqueda del interés económico prevalecía 
sobre el resto de factores. Significativamente, las heredades eran en 
su mayoría agrarias, lo que explica una preferencia hacia ellas, que 
se puede deber a la distribución territorial de los bienes y al hecho 
de que, normalmente, de ellas se obtenía parte de la renta en especie, 
algo que también era valorado, precisamente por la necesidad de 
diversificar el sustento económico de la comunidad, tanto en dinero 
en metálico, que aporta liquidez para la vida cotidiana, como en pro-
ductos alimenticios. 

185  Propiedad nº 9.
186  AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.
187  Propiedad nº 73.
188  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f. (2 documentos).

72



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

2.1.2.2.3. Permutas

En menor medida encontramos las permutas como procedi-
miento para la obtención de propiedades, que consiste en el trueque 
o cambio de un bien por otro. Como se constata en investigaciones
patrimoniales de conventos castellanos, no se trataba de una opera-
ción comercial asidua, sino que se observa mínimamente respecto
a otros mecanismos189. En nuestro convento hemos encontrado tres
ejemplos de este tipo de operación.

En primer lugar, el interesante caso de las casas sobre las 
que se fundó el Colegio Nuestra Señora Santa María de Jesús (1505) 
por Rodrigo Fernández de Santaella190. Una de ellas pertenecientes 
al convento, en la zona del corral de Jerez, por las que percibían 
una renta de 4.300 maravedís –desde 1500 por un arrendatario pre-
vio-191. Escritura que se mantuvo hasta 1530 cuando, por virtud de 
un contrato realizado entre el colegio y Gerónimo Monzón, este úl-
timo realiza una doble permuta con las religiosas. Por una parte, se 
compromete a intercambiar dicho tributo por otro de la misma can-
tidad monetaria que él tiene situado en unas casas de la collación de 
Santa María, arrendadas a Martín López y Beatriz Fernández, de las 
que él percibe, en realidad, 6.000 maravedís y 12 gallinas192, aunque 
al convento le concede únicamente los 4.300 maravedís de tributo 
correspondientes por las casas del colegio. Con el fin de entregar 
definitivamente la propiedad de las casas a las religiosas vuelve a 
realizar otra permutación. En este caso, ellas intercambian la renta 
de 2.000 maravedís y 4 gallinas, recibidos por unas casas arrendadas 
a Miguel Bonetena (1.000 maravedís y 4 gallinas)193, y otras casas 
a Juan Ramírez (1.000 maravedís) en la collación del Salvador194. 
Un tributo que percibieron entre los años 1525 y 1530. A cambio, 

189  RÍOS DE LA LLAVE, Rita. Mujeres de clausura en la Castilla medieval…, pp. 270-274.
190  AHPSe, PNS, leg. 39, fols. 405v, 408r, 548v, 551v. En cuanto a la historia de la fundación del 
Colegio véase OLLERO PINA, José Antonio. La Universidad de Sevilla en los siglos XVI y XVII. 
Sevilla: Fundación Fondo de Cultura de Sevilla y Universidad de Sevilla, 1993.
191  Propiedad nº 1.
192  Propiedad nº 56.
193  Propiedad nº 37.
194  Propiedad nº 38.

73



ROCÍO MOLINA FLORES 

Monzón aporta la posesión anterior en su totalidad, equivalente a los 
1.700 maravedís y 12 gallinas restantes.

Las motivaciones para realizar las permutas se deben a un in-
terés del convento de adquirir cierto tipo de propiedades y en zonas 
determinadas. En el ejemplo siguiente, observamos que el cambio 
se sustentó en un deseo de deshacerse de unas casas localizadas en 
un territorio lejano. Se trata de la operación en la que se observa de 
forma más evidente que la comunidad se guiaba por diversos inte-
reses propios, ya que, comparando con la renta que obtenían ante-
riormente, no existe un margen de beneficio superior. Nos referimos 
a la permuta realizada por el doctor Pedro de Vique en nombre de 
Diego Márquez, de 2.800 maravedís en total de las rentas de tres 
casas de la collación de Santa María195: 1.296 maravedís de tributo 
pagado por Diego de Ávila y Leonor Rodríguez; 1.000 maravedís 
por Diego de Mena e Isabel Gómez; y, por último, 496 maravedís 
por Pedro Gutiérrez y Francisca Rodríguez196. En la última renta, 
volvemos a encontrar una situación similar al ejemplo anterior, se ha 
tomado parte del dinero necesario de un tributo que, en realidad, en 
su totalidad es de 1.000 maravedís. Más adelante, encontramos que 
venden a las monjas el resto de la propiedad por 7.150 maravedís 
(consiguiendo así el tributo restante de 504 maravedís). El convento 
a cambio entrega las casas con tierras y viñas situadas en Castilleja 
de la Cuesta, a las que ya nos hemos referido197. 

En nuestro tercer ejemplo, encontramos unos olivares que las 
religiosas poseían en Majalcófar, en término de Almensilla, zona sur 
del Aljarafe, por las que percibían un tributo de 2 quintales y 3 arro-
bas cada año198. Sin embargo, tal y como afirman en la escritura «les 
era más útil y provechoso» la octava parte de un donadío de tierras 
que poseía Diego Ortiz en Carmona, con un tributo de 15 cahíces 
de pan199. Los olivares los adquirieron mediante la dote de Catalina, 
hija del propio Diego Ortiz, que al ingresar adoptó el nombre de sor 
195  AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.
196  Propiedades nº 11,12 y 13.
197  Propiedad nº 9.
198  Propiedad nº 7.
199  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1451r.

74



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Perpetua. Un negocio que necesitó, como ya es habitual, la licencia 
del provincial de Andalucía de la orden, en este caso, fray Cristóbal 
de Guzmán.

2.1.2.2.4. Rasgos del comportamiento económico

Los mecanismos de adquisición de propiedades del convento 
presentan características y dinámicas comunes. En primer lugar, la 
capacidad de autogestión de la comunidad. En varios de los casos, la 
toma de decisiones dependía de las religiosas diputadas, que se eri-
gen como otorgantes de las escrituras y participaban de los negocios 
ante el escribano. De hecho, no podían desprenderse de los bienes 
sin el consentimiento de la comunidad, como se regula en el capítulo 
26 de las constituciones de las dominicas (1259)200. Se ejemplifica 
en la consulta que realiza la priora a las religiosas acerca de la venta 
del mesón. Su autoridad económica queda patente en la obligación 
del mayordomo de comunicarles cualquier negocio del que se en-
cargase, de manera que actuaba una vez ellas decidieran y se lo or-
denasen. No obstante, la autorización de la jerarquía de la orden se 
muestra necesaria en varias ocasiones. Si recordamos los tipos de 
licencias registradas, hasta 13 de ellas se emitieron para negocios de 
compra-ventas, arrendamientos y permutas. La situación económica 
del convento era supervisada, como aparece en dicho capítulo de las 
normas: «Una vez al año, o con más frecuencia si así parece conve-
niente, se presentarán las mismas cuentas al prior provincial o a su 
vicario, y se les informará del estado del monasterio»201. Lo cierto 
es que, entre nuestra documentación de archivo, se ha encontrado 
una licencia (1523) que podría tratarse de ese «inventario» de bienes 
a los que hace referencia, puesto que en la escritura aparece lo si-
guiente: «Fray Domingo Melgarejo, ministro provincial de la orden 
de los Predicadores de la provincia de Andalucía, hace relación de 
las siguientes posesiones que tiene el monasterio...»202. Al término 
de éste, les otorga la autorización para percibir los tributos de esas 

200  COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia de las monjas dominicas. 
Constituciones de 1259…, cap. 26, p. 55.
201  Ibíd., p. 55.
202  AHPSe, PNS, leg. 2242, fol. 607v.

75



ROCÍO MOLINA FLORES 

propiedades, tal y como le habían pedido las religiosas. No sabemos 
si se podría tratar de ese documento que mencionan las constitu-
ciones pero sí constata que necesitaba permiso del provincial para 
percibir la renta de una lista de bienes. En futuras investigaciones 
quizás encontramos más al respecto.

De esta manera, nos lleva a la siguiente conclusión, la ca-
pacidad de autogestión del cenobio se debía también a la evidente 
mentalidad económica que existía en el interior del claustro, que ac-
tuaban acorde a sus necesidades e intereses con el fin de mantener y 
aumentar el patrimonio conventual. El esquema adoptado es eviden-
te y se ejemplifica en cada escritura a la que se ha hecho mención, 
basado en reunir una cantidad considerable de propiedades, que con-
formaron el mencionado patrimonio a lo largo de los años, y obtener 
rentas anuales que componían, al mismo tiempo, su activo líquido 
principal. La opción de la venta, por lo tanto, resultaba perjudicial 
puesto que veían reducido su patrimonio. Por ello, como comentába-
mos, se pretendía evitar y si se realizaba, se intentaba subsanar rápi-
damente con otra propiedad de similares características o superiores. 
Las rentas generadas por este patrimonio les ofrecían una seguridad 
y estabilidad económicas extraordinarias. El riesgo de la falta de li-
quidez era asumido por parte de la comunidad, que les obligaba en 
ocasiones a vender parte de estas propiedades, como se ha observado 
en el ejemplo de la carestía de 1557. No obstante, se intentaban sal-
var estas situaciones diversificando las inversiones, de manera que 
encontramos propiedades inmobiliarias y agrarias, tanto en el centro 
urbano de Sevilla como en otros territorios, rentas en dinero en me-
tálico y en especie. El objetivo era solucionar el posible riesgo en 
casos de necesidad en unas zonas o productos en concreto, debido a 
las diversas coyunturas que pudieran surgir, con otros recursos que 
tenían disponibles. Aunque también encontramos un deseo de con-
centración de las propiedades en determinados territorios, como en 
la preferencia evidente que se observa por la compra de bienes en 
Carmona. Tenían en cuenta criterios económicos, tanto referentes a 
rentabilidad como a comodidad y cercanía para ir a recaudar los tri-
butos. En definitiva, los comportamientos económicos del convento 

76



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

a lo largo de todo este apartado se resumen en la búsqueda de segu-
ridad, mediante la inversión y acumulación de propiedades, a través 
de las rentas.

2.1.2.3. Otro procedimiento: títulos de deuda

Tabla 10. Juros

Titular Renta Anual Interés Capital
Juro 1 Convento Madre de 

Dios 20 cahíces de trigo - -

Juro 2 Convento Madre de 
Dios 12.000 mrs. - -

Juro 3 Sor Isabel de la 
Barja 5.000 mrs. 7,14% 70.000 mrs.

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS203.

Uno de los mecanismos económicos practicado por el con-
vento fue la comercialización de títulos de deuda, concretamente de 
juros al-quitar, los más difundidos a partir de los Reyes Católicos204. 
El convento de Madre de Dios como institución religiosa inserta en 
actividades económicas, también adquirió estos títulos, bien directa-
mente a la Corona o fueron recibidos a través de transacciones reali-
zadas. Se tienen constancia de la existencia de tres juros aparecidos 
en la documentación.

Del primer juro apenas conocemos algunos datos, puesto que 
se menciona mínimamente en un documento de concesión de poder 
a Alonso de Trujillo, vicario del convento en la villa de Carmona. En 
él encargan a dicho procurador recaudar los 20 cahíces de trigo que 
el convento tiene por el juro, por privilegio de los monarcas, situado 
en las tercias del pan de las collaciones de Santa María, San Felipe 
203  Fuentes: leg. 45, fol. 392r.; leg. 4001, s.f.; leg. 4026, s.f.
204  TOBOSO SÁNCHEZ, Pilar.  La deuda pública castellana durante el Antiguo Régimen (Juros) 
y su liquidación en el siglo XIX. Madrid: Instituto de Estudios Fiscales, Ministerio de Economía y 
Hacienda, 1987, pp. 56-64.

77



ROCÍO MOLINA FLORES 

y Santiago de la villa205. El cobro tenía lugar el día de Santa María 
del mes de agosto de cada año. El poder se otorga en septiembre de 
1533, sin embargo, no conocemos si la merced real se otorgó en di-
cho año o no.

En un documento de recepción de pago, las monjas recono-
cen haber recibido 36.000 maravedís a razón de los 12.000 marave-
dís de limosna anual que el convento tiene situados en la alcabala del 
aceite de Sevilla por privilegio real206. Gonzalo Padilla, receptor del 
diezmo y las alcabalas de aceite en Sevilla, les hace entrega de esta 
cantidad que equivale a 3 años de dicha limosna (1536-1538). Des-
conocemos qué monarcas otorgaron estos privilegios al convento de 
la Madre de Dios, puesto que no nos consta la fecha de concesión.

El último título de deuda se trata de un juro al-quitar, por el 
cual el convento obtuvo 5.000 maravedís de juro cada año, al interés 
de 14.000 maravedís por cada 1.000, gracias a una herencia que re-
cibió sor Isabel de la Barja (1552). El juro es obtenido por la monja, 
sin embargo, se especifica que también los ha de jurar el monasterio 
como suyos propios y se establecen condiciones: en caso de que el 
juro se redima, que el convento vuelva a emplearlo en la compra de 
otro juro para la dicha religiosa y una vez ésta fallezca, sea entre-
gado a la comunidad. Pero determina específicamente que el dinero 
sea, en cualquier caso, siempre situado en un juro o en una renta207, 
lo que evidencia que era una forma de mantener un ingreso seguro 
en la época. Además, presenta un tipo de interés elevado, debido a 
la revalorización progresiva de los juros desde finales del siglo XV, 
lo que supuso que se alcanzaran los 14.000 y 16.000 el millar (7-6,5 
por 100) a mediados del Quinientos208.

En bibliografía consultada hemos encontrado otros títulos de 
deuda que el convento adquirió a partir de la segunda mitad del siglo 
XVI, que pese a que no entren en nuestra cronología es interesante 

205  AHPSe, PNS, leg. 45, fol. 392r.
206  AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.
207  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f. (2 documentos).
208  TOBOSO SÁNCHEZ, Pilar. La deuda pública castellana…, p. 68.

78



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

conocerlos. En 1579, aportan un capital de 525.000 maravedís para 
la compra de juros, la misma cantidad que invirtieron en 1584. Un 
año siguiente aportan una cifra superior de 560.000 maravedís209. En 
1580 encontramos la recepción de rentas de los juros que poseían en 
los Almojarifazgos de Indias, con cifras que oscilan entre los 5.000 
y 20.000 maravedís210.

En conclusión, los tres juros que encontramos entre nuestra 
documentación son variados. Los dos primeros constituyen los tí-
tulos de deuda más generalizados entre las instituciones religiosas 
medievales y modernas, que se situaban sobre tercias del pan y las 
alcabalas del aceite. La extensión de los juros al-quitar también fue 
amplia y, aunque en nuestro caso sólo se ha encontrado uno, supone-
mos que el convento tuvo más en posesión. El tipo de interés de éste 
es elevado, como hemos comentado, ya que alcanza un 6,5-7%, lo 
que significaba que el capital invertido era alto (70.000 maravedís) 
y, en consecuencia, al igual que el tributo anual de 5.000 maravedís 
que recibían por él. No obstante, los capitales invertidos a finales 
del siglo XVI encontrados en la bibliografía son aún más elevados, 
superando los 500.000 maravedís, señal de que la evolución econó-
mica del convento fue ascendente a lo largo de los años. Los juros 
junto con las rentas supusieron ingresos estables para la comunidad, 
que formaron y reforzaron su base patrimonial.

2.1.3. Ingresos eventuales

2.1.3.1. Valor de la profesión: dotes

En este segundo apartado, analizaremos las ganancias obte-
nidas por el convento de forma eventual, percibidas de las dotes de 
las religiosas a sus entradas en la comunidad. Se ha encontrado in-
formación de dos tipos: en primer lugar datos parciales acerca de las 
dotes de algunas religiosas (6) y, por otro lado, documentos de dotes 

209  MARTÍNEZ RUIZ, José Ignacio. Finanzas municipales y crédito público en la España moderna: 
la hacienda de la ciudad de Sevilla, 1528-1768. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla, 1992, p. 362.
210  Catálogo de los fondos americanos del Archivo de Protocolos de Sevilla: siglo XVI. [1ª ed., 1ª 
reimp.]. Sevilla: Instituto Hispano-Cubano de Historia de América, 1997, vols. II y III. 

79



ROCÍO MOLINA FLORES 

propiamente dichos (12). De estas últimas, existen dos casos en los 
que dos hermanas ingresan juntas como novicias, por lo que ambas 
dotes aparecen en el mismo documento pero han sido registradas y 
analizadas individualmente.

La riqueza de información que aportan las escrituras de dotes 
es excepcional, en este caso nos centraremos en su faceta económi-
ca y, más adelante, ahondaremos en la cuestión social. Los datos 
recogidos han sido representados en las tablas que se muestran a 
continuación. Se han intentado seguir, en la medida que nos per-
mite nuestra documentación, los criterios establecidos por Soledad 
Gómez Navarro, en los siguientes apartados: beneficiaria; requisitos 
de profesión; información sociológica de los padres; objeto de la 
escritura; concreción económica y cuantía de las dotes; contenido de 
las dotes; fases de cumplimiento, condiciones de cobro y/o entrega, 
y consecuencias de demora o impago; proceso previo a la consuma-
ción del estado religioso; omnipresentes cláusulas finales211. Dentro 
de estas categorías, la autora realiza otras clasificaciones, aunque 
mostraremos sólo los datos principales convenientes para nuestras 
tablas.

Las beneficiarias, es decir, las profesas, aparecen tanto con 
su identidad como con el nombre que adoptaron una vez entraron 
en el convento. Sin embargo, en ocasiones, no es así, sino que al 
nombrarla, lo hacen de una forma u otra212. Por otro lado, los requi-
sitos de profesión no aparecen en ninguna de nuestras escrituras. 
No se muestra el motivo concreto por el que las religiosas entraban 
en la comunidad, sólo fórmulas típicas de la época («retirarse del 
mundo», «desea entrar en religión») alegando siempre, de forma 
superficial, a la devoción de la mujer que, como explica la autora 
mencionada, se presume desde el mismo momento en que se ejecuta 
la escritura. En cuanto a la información de los dotadores, se analizará 
detenidamente en el capítulo dedicado a la sociología conventual, 
211  GÓMEZ NAVARRO, María Soledad. “A punto de profesar: Las dotes de monjas en la España 
moderna. Una propuesta metodológica” en CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco 
Javier, coord. Actas del Simposium “La clausura femenina en España”, El Escorial: Real Centro 
Universitario Escorial-María Cristina, 2004, T. I, pp. 90-94.
212  La falta de información aparece en las tablas con el siguiente símbolo: ¿?

80



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

aunque es necesario incluir ciertos datos en nuestras tablas, como 
sus identidades, tipo de parentesco, profesiones y, por último, sus 
orígenes (todo ello, en el caso de que aparezca en la documentación). 
Por último, respecto al terreno económico nos ofrece datos significa-
tivos, que son los que nos ocupan en el presente apartado y que han 
sido incluidos en el apartado «dote» de la tabla, para poder introducir 
en él tanto cuantías en metálico como propiedades, bienes, etc.

Tabla 11. Componentes de dotes

B
en
efi
ci
ar
ia

D
ot

ad
or

es

C
om

po
ne

nt
e 

de
 d

ot
e

Año Identi-
dad

Nombre 
adoptado Identidad Origen

1506 Isabel de 
Esquivel

Sor Doro-
tea

Juan Álvarez 
de Esquivel 

(padre)

Isabel Melga-
rejo (madre)

Sevilla

Renta anual de 2 
cahíces de trigo 
molido y 6 galli-
nas sobre las Ace-
ñas de la Boneda 
en Guillena 

Anterior a 
1519

Doña 
Catalina 

Sor Perpe-
tua

Diego Ortiz 
(hermano) Sevilla

Renta anual de 
2 quintales y 3 
arrobas cada año 
sobre unos oliva-
res en Majalcófar 
(Almensilla)

1522
¿?

Sor Rufina 
de Santa 

María

Juan del Con-
sistorio (padre)

Licenciado

Sevilla

Collación 
de Santa 

María

Renta anual de 
2.600 mrs. sobre 
unas casas en la 
collación de San 
Salvador

81



ROCÍO MOLINA FLORES 

Anterior a 
1525

Ana de 
Castella-

nos

Sor Ana 
de Santa 

María

Francisco de 
Castellanos 

(padre)

Escribano

Isabel de He-
rrera (madre)

Sevilla

Renta anual de 
3.000 mrs. sobre 
unas casas en la 
collación de San 
Andrés

Anterior a 
1526

Mencía 
de Es-
túñiga

Sor Apo-
lonia

Íñigo de Es-
túñiga (padre)

Beatriz Maldo-
nado (madre)

Sevilla

Renta sobre unas 
casas con sus pa-
lacios, soberados, 
corrales, huerta, 
con cinco pozos y 
otras pertenencias 
en la collación de 
San Salvador

1526 Francisca 
de Alfaro ¿? Fernando Ortiz 

de Zúñiga (tío)

Sevilla 

Collación 
Santa 
María

Renta anual per-
petua de 3.038 
mrs. sobre unas 
tierras en la vega 
de Triana

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS213.

	 La tabla 11 hace referencia a los componentes de las dotes de 
ciertas religiosas encontradas en documentos de otros tipos de ne-
gocios conventuales (compra-ventas, arrendamientos, permutas...). 
En ellos mencionan propiedades de la comunidad como aquellas 
que fueron adquiridas, en su momento, por ingreso de una monja, 
es decir, que formaría parte de su dote. Han sido divididas de los 
documentos dotacionales consultados por dos motivos: no se trata 
de escrituras de dotes como tal y, además, desconocemos si éstas 
tuvieron un contenido mayor o no, lo que cambiaría su valor real y 
nos llevaría a un análisis erróneo. Ciertamente, si comparamos las 
cuantías económicas de las dotes de las dos tablas, se observa que las 
de la tabla 12, presentan una cuantía económica elevada, mientras 

213  Fuentes: leg. 2239, fol. 1064r; leg. 2249, 571v.; leg. 2252, fol. 719r.; leg. 2243, fol. 1104r.; leg. 
2228, fol. 1451r.; leg. 2251, fol. 755r.

82



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

que en la anterior, sólo se encuentran rentas situadas sobre casas. En 
ocasiones, se trataba de un método utilizado por la familia para asu-
mir parte de la dote de la religiosa, como en los ejemplos de Juana de 
Zúñiga, Leonor de Zúñiga y de Mariana de Pinelo. De esta manera, 
entregaban parte de la cuantía económica en metálico en el momento 
de la escritura y lo restante, con la entrega de dichas rentas anuales 
hasta completar la totalidad de la dote. Por estas razones, hemos con-
siderado que en la tabla anterior encontramos sólo componentes de 
los ingresos dotacionales (6 en total) y que, en realidad, serían más 
elevadas si observamos los ejemplos de la siguiente tabla. Lo que 
nos evidencia que en nuestro convento, al igual que se ha investiga-
do en otros cenobios femeninos castellanos de los siglos XV y XVI, 
se admitían diversos tipos de dotes, que podían estar compuestas por 
una cuantía en metálico, por rentas perpetuas sobre propiedades y 
otros bienes214. Los componentes de dotes son rentas situadas sobre 
propiedades inmobiliarias (3) y propiedades agrarias (3). La mayo-
ría (5) aparecen referenciadas en la tabla del Anexo 1, por lo que en 
cada una de ellas se citará el número según corresponda.

En primer lugar, analizaremos las del primer tipo. Se trata de 
casas situadas en Sevilla, en las collaciones de San Salvador y San 
Andrés. Las primeras de éstas se recibieron en dote de sor Rufina de 
Santa María (1522)215, hija del licenciado Juan del Consistorio, con 
una renta de 2.600 maravedís en la collación de San Salvador216, que 
aparece en un documento de permuta analizado en el apartado res-
pectivo. En segundo lugar, unas casas en San Andrés, de la dote de 
Ana de Castellanos, hija del escribano Francisco de Castellanos (an-
terior a 1525)217, por las que percibían un tributo de 3.000 maravedís 
y de las que tenemos constancias por el documento de heredad de la 
religiosa, una vez falleció su padre218. Por último, Íñigo de Estúñiga, 
padre de sor Apolonia, aportó unas rentas desconocidas sobre unas 
214  PRIETO SAYAGUÉS, Juan Antonio. “Las profesiones femeninas de la nobleza y de las oligarquías 
urbanas en la castilla bajomedieval. Causas, dinámicas, privilegios y donaciones”. Espacio, tiempo y 
forma. Serie III, Historia medieval, 2021, n. 34, p. 756.
215  AHPSe, PNS, leg. 2239, fol. 1064r.
216  Propiedad nº 38.
217  AHPSe, PNS, leg. 2249, 571v.
218  Propiedad nº 40.

83



ROCÍO MOLINA FLORES 

casas con corrales, huertas y cinco pozos en la collación de San Sal-
vador (anterior a 1526)219, aparecidas en un documento por el cual el 
hermano de la religiosa, Francisco de Estúñiga, confirma la posesión 
de la comunidad de dicha renta220.

	 Por otro lado, encontramos rentas, en metálico y en especie, 
de propiedades agrícolas. Todas ellas aparecen tanto en el Anexo 1 
como en la tabla de propiedades vinculadas a la explotación agraria 
de apartados anteriores. Juan Álvarez de Esquivel, con el ingreso de 
su hija, sor Dorotea (1506)221, aportaría unas aceñas, llamadas de la 
Boneda, situadas en Guillena, por las que recibían en tributo 2 ca-
híces de trigo (1.043,5 kg) y 6 gallinas222. A partir de 1523 pasaron 
a manos de otro arrendatario, Pedro Díaz de Herrera, que otorgaría 
2.000 maravedís de renta por ellas, documento por el cual conoce-
mos esta dote. El hermano de sor Perpetua, Diego Ortiz, entregaría 
unos olivares en Almensilla con una renta de 2 quintales y 3 arrobas 
de aceite (146,6 litros) antes de 1519223, puesto que aparecen en un 
negocio de permuta a partir de dicho año224. Finalmente, por la en-
trada de Francisca de Alfaro (1526)225, sobrina de Fernando Ortiz de 
Zúñiga, se recibieron unas tierras en la vega de Triana con un tributo 
de 3.038 maravedís226.

	 Los datos más altos encontrados corresponden a los 3.000 
maravedís de la dote de Ana de Castellanos y los 3.038 maravedís 
de la dote de Francisca de Alfaro, ingresos pequeños en compara-
ción con las dotes que observaremos más adelante. En definitiva, 
son cuantías irrisorias para la época, por lo que confirmarían la teoría 
defendida de que se considerarían, más bien, partes de dotes aún ma-
yores que, en su conjunto, supondrían ingresos más elevados para la 
comunidad.

219  Propiedad nº 43.
220  AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 719r.
221  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1104r.
222  Propiedad nº 28.
223  Propiedad nº 7.
224  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1451r.
225  AHPSe, PNS, leg. 2251, fol. 755r.
226  Propiedades nº 44, 45 y 46.

84



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Tabla 12. Dotes

Beneficiaria Dotadores
Dote

A
ño Identidad Nombre 

adoptado Identidad Origen

15
26 Catalina de 

Villoria ¿?

Juan de Villoria 
(padre)

Mercader

Aldonza de  
Acebedo (madre)

Santo 
Domingo 100.000 mrs.

15
34 María de 

Solís ¿?

Juan Romero 
(padre)

Licenciado Oidor 
de la Audiencia de 

Galicia

Sabina de Solís 
(madre)

Sevilla

Collación San 
Salvador

100.000 mrs.

Ajuar, vestua-
rio y velo

15
48 Isabel de 

Portugal ¿?

Jorge de Portugal 
(padre)

Conde de Gelves

Isabel de Colón 
(madre)

Condesa de Gelves

Sevilla 600 ducados 
(225.000 mrs.)

15
48 Ana de 

Cárdenas ¿?
Isabel de Colón

Condesa de Gelves
Sevilla

600 ducados

(225.000 mrs.)

85



ROCÍO MOLINA FLORES 

15
50

Leonor 
Ortiz

¿?

Pedro García 
Millán (padre)

Bárbola de Fiesco 
(madre)

Utrera

45 ducados 
durante 

noviciado

450 ducados 
una vez 
profesen

(168.750 mrs.)

Ajuar, 
vestuario, 

velos negros

Isabel Bo-
hórquez

15
51

Juana de 
Zúñiga

¿?

Doctor Gonzalo de 
Zúñiga (padre)

Ana de Villalobos 
(madre)

Sevilla

Collación San 
Salvador

600 ducados 
(225.000 mrs.)

Mitad de la 
cuantía pa-

gada en renta 
anual de 8.000 
maravedís so-
bre unas casas 
de la collación 

de San Sal-
vador

Leonor de 
Zúñiga

15
51 María de 

Portugal

Sor María 
de la Con-

cepción

Felipa de Portugal 
(hermana) Sevilla 1.000 ducados 

(375.000 mrs.)

15
53 Mariana 

Pinelo ¿?

Sebastián Pinelo 
(padre)

Beatriz de  
Sotomayor (madre)

Sevilla

Collación San 
Llorente

100.000 mara-
vedís

Renta de 
7.000 mrs. 
sobre unas 
casas en la 

collación de 
San Llorente

86



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

15
53 Bernaldina ¿?

Juan Arias

Mercader
Cádiz

400 ducados 
(150.000 mrs.)

Una esclava 
de mediana 

edad

Donación: 
20 ducados 
para comida 

(7.500 mrs.)

15 ducados 
para collación 

y cera

(5.625 mrs.) 
92 reales 

(3.128 mrs.)

15
53 Inés de 

Guzmán

Sor Inés 
de la 

Encarna-
ción

Alvar Pérez de 
Esquivel (padre)

Veinticuatro

Aldonza de 
Portocarrero 

(madre)

Sevilla

Collación San 
Andrés

400 ducados 
(150.000 mrs.)

Ajuar y velo 
negro

Una esclava

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS227.

En segundo lugar, analizaremos las escrituras de dotes en-
contradas en la documentación (12), cuyos datos han sido recogidos 
en la tabla anterior, recordando que, en este punto, sólo se tendrá en 
cuenta la información económica extraída. Como se observa a sim-
ple vista, se trata de dotes de mayor riqueza, los documentos también 
se tornan extensos, complejos y en la mayoría de ellos, debido a la 
importancia que posee este proceso administrativo para el convento 
y la familia de la religiosa, se necesita la licencia de la jerarquía de 
la orden de Santo Domingo (7 de ellas). Existen excepciones en la 
forma de entrega, en la cuantía y en los dotadores, que han sido plas-
madas en la tabla.
227  Fuentes: leg. 19805, fols. 179r, 181r, 184r, 186r y 2 documentos sin foliar; leg. 4000, s.f.; leg. 74, 
fols. 827r, 832r.; leg. 3373, fol. 634r.; leg. 4024, s.f.; leg. 4026, s.f.; leg. 4027, s.f.

87



ROCÍO MOLINA FLORES 

Las motivaciones de acceso al convento aparecen en con-
tadas ocasiones y cuando lo hacen, repiten fórmulas típicas de las 
escrituras de dote. La entrada conjunta de Isabel de Portugal y Ana 
de Cárdenas, dotadas por Isabel de Colón, condesa de Gelves, se 
justifica por la intención de «renunçiar y dexar el mundo y entrar 
en religión por poder mejor servir a Nuestro Señor y es su voluntad 
de ser religiosa»228 en el caso de la primera. Asimismo, Ana de Cár-
denas ofrece una expresión similar. Las hermanas Juana de Zúñiga 
y Leonor de Zúñiga, hijas del doctor Gonzalo de Zúñiga y Ana de 
Villalobos, alegan que «se quieren apartar del mundo y se retraer 
y recoger al serviçio de Dios Nuestro Señor»229. Por último, sólo 
contamos con una motivación más, que muestra el deseo expreso de 
ingresar en el convento de María de Portugal: «yo he determinado 
y determino de tomar estado de religión y he querido e quiero ser 
monja profesa en el monesterio de Nuestra Señora la Madre de Dios 
(...) y lo thengo por el más siguro y cierto estado para salvaçión de 
mi ánima»230.

Gráfico 12. Ingresos dotes

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS231.

228  AHPSe, PNS, leg. 74, fols. 827r, 832r.
229  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.
230  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f. (2 documentos).
231  Fuentes: citadas en Tabla 12.

88



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

El análisis económico se ha registrado en dos gráficos (12 
y 13). Observamos que el dato más alto fue la dotación de María 
de Portugal (1551), de 375.000 maravedís, seguida de los 225.000 
maravedís por cada una de las dotes de Isabel de Portugal y Ana de 
Cárdenas. Las tres cuantías dotacionales más altas son aportadas por 
el linaje de los Colón-Portugal. A continuación, la entregada por el 
ingreso de Bernardina de 166.253 maravedís. Mientras que los datos 
más bajos son los 92.812 maravedís de cada una de las hermanas 
Leonor Ortiz e Isabel Bohórquez, que no dejan de ser relevantes 
por ello. Se trata de cantidades significativas, si tenemos en cuenta 
la dote media que se entregaba en la Sevilla del siglo XVI. Entre las 
dotes más humildes encontramos las entregadas por el hospital de la 
Misericordia de dicha ciudad, que en 1540 rondaban los 10.000 ma-
ravedís232. No será hasta finales del Quinientos cuando encontremos 
dotes algo más contundentes, aunque de escaso valor aún, en esta 
institución. La mayoría de las dotes estaban formadas por ajuares, 
que se valoraban en 15.000 maravedís, mientras que las que se entre-
gaban en metálico superaban los 50 ducados, es decir, desde 18.750 
maravedís en adelante233. Asimismo, para esa época el hospital de 
la Sangre o de las Cinco Llagas también dispensaban 50 ducados234. 
Si hablamos de las dotes de las doncellas de servicio, la mayoría 
(40,4%) se encontraban entre los 21 y los 12 ducados (7.875-4.500 
mrs.)235. Subiendo a niveles intermedios de la sociedad, entre los 
años 20 y 40, hallamos cantidades que, en su mayoría, no superan 
los 50.000 maravedís236. 

232  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “El Hospital de la Misericordia en la Sevilla del siglo XVI: caridad, 
dotes y organización social” en LOBO DE ARAÚJO, María Marta, ESTEVES, Alexandra, SILVA, 
Ricardo y COELHO, José Abilio, coords. Sociabilidades na vida e na morte (Séculos XVI-XX). Braga: 
CITCEM-Centro de Investigação Transdisciplinar “Cultura, Espaço e Memória”, 2014, p. 35. 
233  Ibíd., pp. 35-36.
234  BEJARANO PELLICER, Clara. “El servicio doméstico y su influencia en el trabajo y la educación 
femenina en la ciudad de Sevilla hacia 1600”. Arenal: Revista de historia de las mujeres, 2022, vol. 
29, n. 1, p. 24. 
235  Ibíd., p. 23. 
236  MORRELL PEGUERO, Blanca. Mercaderes y artesanos en la Sevilla del Descubrimiento. Sevilla: 
Diputación Provincial de Sevilla, 1986, pp. 24 y 34.

89



ROCÍO MOLINA FLORES 

Gráfico. 13 Frecuencia dotes

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS237.

Comparadas con las cuantías dotales de las que hablábamos 
anteriormente, encontramos cifras superiores a las comunes en la 
época. Se observa entre nuestras dotes que el 41% se sitúa en un ran-
go entre los 100.000 y 115.000 maravedís; el 25%, entre los 220.000 
y 380.000 mrs.; un 17%, alcanza los 150.000-170.000 mrs.; y final-
mente, el 17% sobrepasa los 90.000 mrs. El hecho de que las dotes 
más bajas entre las encontradas sean superiores a 90.000 maravedís, 
cuando las comunes en la época rondaban los 50.000 mrs., hace evi-
dente el nivel económico y social del convento de Madre de Dios. 
Sin embargo, es el porcentaje más pequeño de nuestro estudio, pues-
to que el 83% se situaban a partir de los 100.000 maravedís en ade-
lante. El análisis nos señala una posición socioeconómica elevada de 
las novicias y de sus familias.

Por otro lado, debemos tener en cuenta que las dotes estaban 
compuestas sólo por dinero o por dinero y bienes, es decir, podían 
ser mixtas. Analizando los datos recogidos entre las dotes de nuestro 
convento encontramos lo siguiente. El 59% se componen exclusi-
vamente de dinero, entregado tanto en maravedís como en ducados. 
Por otra parte, el 25% de dinero junto al ajuar, vestuario y velos de 

237  Fuentes: citadas en Tabla 12.

90



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

las novicias. Sin embargo, desconocemos qué se incluía en el ajuar y 
por lo tanto, el valor de éste. Sólo una de ellas (8%) está formada por 
dinero y una esclava que, según aparece en la escritura, es de media-
na edad y precio. Finalmente, una última dote (8%) que se compone 
de todos los elementos anteriores: dinero, ajuar con velo y una es-
clava. Tampoco conocemos el valor del ajuar en este caso. El hecho 
de entrar con una esclava a su servicio y de posteriormente, traspa-
sarla a la comunidad es significativo al respecto. Ocurría en otros 
conventos con mujeres de similar posición social. En el convento de 
Madre de Dios de Sanlúcar de Barrameda ingresó Leonor Manrique 
de Sotomayor y Zúñiga (1526-1581), viuda de Juan Claros, conde de 
Niebla, que contaba con aposentos propios y dos esclavas, que desti-
nó a otras religiosas a su muerte (siendo la más beneficiada su nieta, 
Leonor de Guzmán)238. Asimismo sucedió en el convento de Regina 
Coeli de la misma ciudad, en el que las esclavas eran comunes e, 
igualmente, se legaban a la comunidad o directamente a la priora239. 
No sólo teniendo en cuenta las cuantías monetarias, sino también el 
resto de bienes, podemos concluir que se trata de dotes notables para 
la Sevilla del Quinientos, que ayudaban a elevar el nivel de riqueza 
del convento Madre de Dios y, sin duda, está en relación con el en-
tramado social que giraba a su alrededor. 

2.2. Actividad y gestión particular

Frente a los negocios comunes, que atañen a la economía 
conventual en general, encontramos los contratos personales de cada 
religiosa. Los documentos notariales contienen transacciones tanto 
individuales como colectivas que deben ser claramente diferencia-
das. Las primeras se inician a raíz del ingreso de las mujeres en la 
comunidad, pudiendo ser establecidas en la propia dote o posterior-
mente. Es decir, la adopción de la vida religiosa se observa en me-
canismos económicos llevados a cabo por la familia de la novicia 
y por ella misma. Son ejemplos ilustrativos de que la capacidad de 

238  VIDAL VARGAS, José María. “Leonor Manrique de Sotomayor, regente de los estados de los 
Medina Sidonia y monja profesa en el convento de Madre de Dios de Sanlúcar de Barrameda”. Tiempos 
modernos: Revista Electrónica de Historia Moderna, 2018, n. 37, vol. 9, pp. 229-230.
239  Ibíd.

91



ROCÍO MOLINA FLORES 

autogestión de la economía particular de las monjas no acababa ni 
se reducía dentro del claustro, sino que continuaba desde el exterior 
hacia el interior de él y viceversa.

2.2.1. Renuncias a las legítimas y manutenciones

La renuncia a la legítima es el principal mecanismo social y 
económico percibido en relación al ingreso de mujeres en los con-
ventos castellanos. El acto jurídico consistía en el desistimiento a la 
parte legítima de la herencia que correspondía a cualquier hija de 
una familia castellana de la Edad Moderna, a razón de su entrada 
en la comunidad religiosa240. Se trataba, por lo tanto, de un contrato 
nacido a merced de las dinámicas sociales de la época, que tenían 
como objetivo, fundamentalmente, la concentración del patrimonio 
familiar en uno o, en todo caso, en la menor cantidad posible de 
herederos241. Con la renuncia de las novicias de su parte de la heren-
cia, la familia, normalmente los padres, se aseguraban que ésta fuese 
destinada al sucesor principal del linaje o a la dote matrimonial de 
sus hermanas, evitando así la disgregación del mencionado patri-
monio242. Ello ha llevado a ciertos autores a cuestionar la verdadera 
vocación religiosa de aquellas mujeres243.

Generalmente, este acto se plasmaba en la propia dote o en 
un documento posterior pero siempre en el momento de ingreso de 
la novicia. Era un contrato que debía quedar estrictamente fijado, 
puesto que la familia pretendía eludir una posible reclamación de 
la herencia por parte de la religiosa o del convento. Para ello, tam-
bién se observan diversos mecanismos: donaciones económicas o 
materiales a la comunidad y entrega de una manutención durante 
240  GACTO FERNÁNDEZ, Enrique. “El marco jurídico de la familia castellana. Edad Moderna”. 
Historia. Instituciones. Documentos, 1984, n. 11, pp. 56-58.
241  CORTÉS DUMONT, Sara y GÓMEZ NAVARRO, María Soledad. “Algo de lo que saber más: 
bienes temporales de las religiosas. (Aguilar de la Frontera, Córdoba, a mediados del Setecientos)” en 
CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier, coord. La Clausura femenina en España 
e Hispanoamérica: historia y tradición viva. San Lorenzo del Escorial: Real Centro Universitario 
Escorial-María Cristina, 2020, pp. 459-464.
242  PÉREZ MORERA, Jesús. “Renunciar al siglo: del claustro familiar al monástico. La funcionalidad 
social de los conventos femeninos”. Revista de Historia canaria, 2005, n. 20, pp. 161-162.
243  PRIETO SAYAGUÉS, Juan Antonio. “Las profesiones femeninas de la nobleza…”, p. 749.

92



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

la vida de la monja244. Eran técnicas utilizadas para asegurarse el 
bienestar de la novicia pero también como compensación por haber 
renunciado a su herencia, aunque el dinero y bienes entregados no 
suplían lo suficiente en ocasiones. De esta manera, se consolidaba la 
negociación entre la nueva integrante y la comunidad con la familia 
de ésta, incentivándola por medios económicos a declarar por escrito 
su desistimiento. Precisamente, debido a la importancia de este tipo 
de acuerdos, esta escritura junto con la de dote son dos de las ope-
raciones en las que encontramos más licencias de la orden de Santo 
Domingo (13 de 27; 48%). Lo que podría suponer que los dirigentes 
de la orden realizaban un proceso de seguimiento administrativo del 
ingreso de cada religiosa en el convento.

En el caso de que los padres hubiesen fallecido en el momen-
to del ingreso, la mujer renunciaba a favor de sus hermanos u otro 
miembro de la familia. En ocasiones, en el caso del fallecimiento de 
dichos miembros, la monja solicitaba entonces la percepción de la 
herencia, que podía ser gestionada por ella misma o la entregaba al 
convento. En la primera coyuntura, una vez fallecía, era legada a la 
comunidad en un principio. En nuestro convento se ha encontrado 
el significativo caso de María de Portugal, que antes de profesar no 
sólo obtiene la parte que le corresponde de su herencia, sino que la 
utiliza como dote y además, se administra una manutención para ella 
misma con el fin de que se la entreguen durante su vida como religio-
sa. Todos estos ejemplos son pruebas de la autogestión que llevaban 
a cabo las religiosas, que pese a encontrarse en clausura, reproducían 
dentro del claustro las mismas dinámicas sociales y económicas que 
existían en el exterior.

Tabla 13. Manutenciones de las religiosas

Religiosa/s Manutención
Catalina de Villoria 100.000 maravedís 

Sor Catalina Mártir, sor Inés de San Vicente y 
sor Magdalena de la Cruz

3.000 mrs. de renta anuales (cada una)

244  Ibíd., p. 757.

93



ROCÍO MOLINA FLORES 

Isabel de Portugal y Ana de Cárdenas
15.000 mrs. y 2 cahíces de trigo de 

renta anuales (cada una)

Inés de Guzmán
6.000 mrs. de renta anuales 

(una vez fallezca su madre)
Bernardina 9.000 mrs. de renta anuales

María de Portugal (sor María de la Concep-
ción)

30.000 mrs. de renta anuales

 20.000 mrs. de renta anuales
Felipa de Portugal (sor Agustina de la Encar-

nación)
20.000 mrs. de renta anuales

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS245.

Las renuncias de las legítimas quedaban estrictamente esti-
puladas en las escrituras. En el caso de Catalina de Villoria (1526), 
se realizaron hasta tres tratados al respecto, aunque las negociacio-
nes también se vieron afectadas por la lejanía de la familia de Sevi-
lla, recurriendo a intermediarios para realizar los negocios, lo que 
entorpecería el proceso. La renuncia a la legítima se realiza a con-
dición de la entrega de 100.000 maravedís, una vez falleciesen sus 
padres. Además, éstos se aseguran en una cláusula que, en situación 
de la muerte de su hija, el dinero retornara a su posesión y no quede 
en manos de la comunidad246. También queda bien acordado en la es-
critura de las hermanas sor Catalina Mártir, sor Inés de San Vicente 
y sor Magdalena de la Cruz, que reciben 3.000 maravedís de renta 
anual y particular pero sólo cuando hayan renunciado a sus herencias 
a favor de su hermano, Fernando de Saavedra (1548)247. El hecho de 
que aparezca en primer lugar el documento del otorgamiento, nos 
hace pensar que las hermanas no rechazarían sus herencias hasta que 
no obtuvieran la escritura de manutención, puesto que quedarían 
desamparadas. Igualmente, Mariana de Pinelo renunció en beneficio 
de su hermana, Catalina de Sotomayor (1553)248. En ambos casos, 
la razón era porque sus padres ya habían fallecido previamente a 
245  Fuentes: citadas en Tabla 12.
246  AHPSe, PNS, leg. 19805, fols. 179r, 181r, 184r, 2 documentos más sin foliar.
247  AHPSe, PNS, leg. 74, fols. 455v, 464r.
248  AHPSe, PNS, leg. 4026, 2 documentos sin foliar.

94



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

sus entradas al convento. La entrega de manutenciones puede dejar 
entrever la existencia de relaciones afectivas, pues Aldonza de Por-
tocarrero se encarga personalmente de que su hija, Inés de Guzmán, 
quede respaldada con una manutención de 6.000 maravedís, cuando 
ella fallezca (1553)249. Lo que simboliza la conservación de su unión 
pese a la clausura.

	 Como caso singular, analizaremos especialmente el ejemplo 
de María de Portugal que, como ya habíamos comentado, solicitó la 
legítima de su herencia antes de entrar al convento para destinarlo 
a su dote de 1.000 ducados y nombra como administradora de sus 
bienes a su hermana, Felipa de Portugal (1551). Aparte de encargarle 
la entrega de su dote, también le manda hacerle entrega de una renta 
anual para su sustento de 30.000 maravedís y si no estuviese ella, 
por causa de fallecimiento, quede delegada en sus hermanos o en sus 
sobrinas/sobrinos250. Observamos el caso de una mujer que gestio-
naba su patrimonio antes y después de su vida en clausura. Más ade-
lante, en el año 1553, encontramos un documento en el que las dos 
hermanas, siendo ambas monjas profesas del convento llamadas sor 
María de la Concepción y sor Agustina de la Encarnación, aceptan 
el beneficio del inventario y la herencia251. Sin embargo, en el año 
1559 Jorge de Portugal, hermano de éstas, otorga una renta anual de 
20.000 maravedís a cada una para sus sustentos, a cambio de las re-
nuncias a sus partes de las legítimas. Además, por el mismo motivo, 
otorga una donación al convento de 2.000 ducados que abonan entre 
él y su hermano, Álvaro de Portugal, que heredó el mayorazgo y el 
título de conde de Gelves252. La nobleza de la familia queda deter-
minada desde el momento del ingreso de las tres hermanas, tanto en 
sus dotes como en las rentas para sus mantenimientos, sobre todo en 
el caso de María de Portugal, ya que ocupa siempre las cifras más 
elevadas.

249  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.
250  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.
251  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
252  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f.

95



ROCÍO MOLINA FLORES 

De todos estos ejemplos podemos extraer dos conclusiones 
principalmente. En primer lugar, el mecanismo social de renuncia a 
la parte legítima de la herencia era una táctica común en la Castilla 
de la época, que también se observa en las profesas de Madre de 
Dios del siglo XVI. Una técnica que estaba supervisada y autoriza-
da por la jerarquía de la orden de Santo Domingo en el 90% de los 
documentos consultados. Por otro lado, la entrega de una cuantía 
económica para el mantenimiento de la vida de las religiosas fue asi-
dua. Lo que nos lleva a conocer que la vida de estas mujeres no aca-
baba en el claustro, sino que recibían el apoyo de sus familias desde 
el exterior y, por otro lado, se aseguraban gestionar una economía 
propia para continuar con una vida privilegiada en muchos casos. 
Aunque, sin duda, también se trataba de una forma de compensación 
de esa renuncia a sus herencias, por ello, hemos creído convenien-
te unir estos dos apartados. Realmente, en nuestra documentación, 
tanto la dote, como la renuncia y la entrega del sustento aparecen en 
la misma escritura o si no en escrituras sucesivas, puesto que todas 
estas operaciones se producían antes de la entrada a la comunidad. El 
rango de las cuantías de los sustentos es amplio, entre el mínimo de 
3.000 maravedís hasta los 30.000 maravedís de rentas anuales. Ex-
cepcionalmente, tenemos el ejemplo de Catalina de Villoria, quien 
recibió 100.000 maravedís en el momento del fallecimiento de sus 
padres. Es decir, no sólo encontramos dotes elevadas, sino que los 
sustentos de las religiosas también eran cuantiosos y suficientes para 
su vida dentro del claustro.

2.2.2. Herencias

Una vez hemos conocido los dos tipos de negocios anterio-
res, sólo nos faltaría el negocio final, es decir, las herencias que reci-
bían las religiosas dentro del convento. Pese a que éstas renunciaran 
a la parte legítima de sus herencias, no significa que no obtuvieran, 
finalmente, alguna herencia de sus padres u otros familiares una vez 
fallecían. Estas heredades se diferencian de las que hemos comenta-
do anteriormente, en que no se dirigen al convento en general, sino a 

96



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

una religiosa en particular. Posteriormente, en el 100% de los ejem-
plos que hemos encontrado, lo recibido por las monjas junto con el 
resto de su patrimonio quedaba en manos del convento por deseo 
expreso de éstas.

En primer lugar, analizaremos la herencia de Ana de Caste-
llanos, hija del escribano Francisco de Castellanos e Isabel de He-
rrera. La religiosa fue nombrada heredera universal por parte de su 
padre, lo que llevó a su mujer a iniciar un pleito con el convento. En 
el documento que nos ha llegado, se observa como ésta, finalmente, 
da por finalizado el juicio porque no puede asumir los costes y llega 
a un acuerdo con la comunidad. El convento se quedó con unas casas 
de 3.000 maravedís de rentas a cambio de que entregase todos los 
bienes que obtuvo Ana de Castellanos por razón de su herencia253. 
Por otro lado, la herencia ya mencionada de Isabel de la Barja, lla-
mada sor Isabel de Santiago, que recibió de parte de su tío Alonso 
Tavera de Villacorta (1553). La beneficiada y el convento Madre de 
Dios, tal y como se nombra en el documento, aceptaron la tercera 
parte de la herencia que le correspondía, 60.000 maravedís en metá-
lico y 5.000 maravedís de juros254. Además, encontramos otro nego-
cio particular (1545) que realizó esta religiosa de la compra de una 
esclava, llamada Francisca, de 13 años y color negra, al sombrerero 
Diego Simón por 38 ducados (14.250 maravedís)255. Finalmente, sor 
Felipa de la Magdalena, recibió a la muerte de su padre, el doctor 
Juan Núñez de la Cueva, una herencia de 115.000 maravedís, que se 
entregan en dos partes, una en reales de plata y otra, en juros alqui-
tar. La herencia fue entregada por su hermana, María de la Cueva256. 
Sólo conocemos las cuantías económicas de las herencias de sor Isa-
bel de Santiago de la Barja y sor Felipa Magdalena, no obstante, se 
trata de dos cantidades medias para la época entre los 60.000 y los 
120.000 maravedís. 

253  AHPSe, PNS, leg. 2249, fol. 571v.
254  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f. (2 documentos), leg. 4017, s.f., leg. 5373, s.f.
255  AHPSe, PNS, leg. 4011, s.f.
256  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.

97



ROCÍO MOLINA FLORES 

Analizando esta información en conjunto con la anterior, se 
observa que el grado de gestión y autonomía económica particular 
de cada religiosa era notable y vinculado estrechamente con su nivel 
social. Se trata de un factor ampliamente estudiado en otros con-
ventos de la época del siglo XVI, en el que las mujeres procedentes 
de linajes privilegiados, sobre todo alta nobleza, recibían dispensas 
para su vida claustral. Fenómeno socioeconómico que, por supuesto, 
contrasta con el voto de pobreza que se debía cumplir dentro de las 
órdenes. Lo que se observa en el hecho de contar con esclavas a sus 
servicios, primero de cada religiosa y, a sus fallecimientos, eran tras-
pasadas a la comunidad. Incluso, sor Isabel de la Barja compró una 
esclava siendo ya monja profesa.

Igualmente, las manutenciones simbolizan un estilo de vida 
privilegiado dentro del claustro que, no casualmente, se observan en 
religiosas procedentes de los linajes Colón-Portugal o de la familia 
del mercader Villoria. Sería interesante, en este aspecto, conocer el 
contenido del ajuar de la dote. Pese a la falta de datos, si comparamos 
con otros conventos de características similares, la situación no cam-
bia, las monjas poseían cierta autonomía en cuanto a la realización 
de negocios personales257. Por lo general, se relaciona con un modo 
de vida superior, como en nuestro convento o en el caso de Sanlúcar 
de Barrameda comentado. En Andalucía, la presencia de linajes po-
derosos potenció este fenómeno, auspiciado por una transformación 
social sin precedentes, que quedó reflejada en aspectos económicos 
y culturales, que desarrollaremos en el siguiente capítulo.

257  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma…”, pp. 216-217. Véase 
también BORRERO FERNÁNDEZ, Mercedes. “El poder en la sombra. La actividad de las mujeres 
desde la clausura” en MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel et al., coords. La Península Ibérica 
en la Era de los Descubrimientos (1391-1492). Actas III Jornadas Hispano-Portuguesas de Historia 
Medieval. Sevilla: Junta de Andalucía, 1997, vol. 2, pp. 1.117-1.130.

98



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Capítulo 3. Sociología

3.1. Integrantes de la comunidad y su jerarquización 

La reconstrucción del panorama social del convento parte 
de la recopilación de datos e identificación de las religiosas, recu-
rriendo a información de archivo y bibliográfica. Las constituciones 
por las que se habían regido las comunidades femeninas dominicas 
desde 1259 fueron redactadas y promulgadas por el Maestro Gene-
ral de la orden, Humberto de Romans (1200-1277). Sufrieron una 
modificación y ampliación en 1505, después de la reforma de la ob-
servancia. Dicha edición fue mandada a imprimir por el Maestro 
General Vicente Bandelli, compuesta por las reglas de San Agustín, 
la Constitución de los frailes y las constitutionessororum. Fue a ésta 
última parte a la que se añadieron y cambiaron ciertos capítulos, 
sobre todo los referentes a la obediencia y la clausura258. Hasta 1557 
no se redactaron otras constituciones, Exposición sobre el estado y 
velo de las monjas, por fray Domingo de Valtanás. Obra que dedicó 
a Brianda de la Cerda, fundadora del convento de la Madre de Dios 
de Baena, y creó expresamente para dicha comunidad de religiosas. 
En cuya versión se incluían la traducción de las constituciones y el 
tratado creado por el dominico en el que explica los requisitos que 
debe cumplir una religiosa como esposa de Cristo259. El análisis con-
junto de la normativa y de nuestra muestra documental nos permite 
comparar la teoría con lo que realmente sucedía en la administración 
y vida cotidiana del convento.

La comunidad se clasificaba jerárquicamente en dos supe-
rioras principales: priora y supriora, a las que seguían las religiosas 
diputadas, como ellas mismas se denominaron, que estaban capa-
citadas para debatir, acordar y realizar conjuntamente los negocios 
conventuales260. En las constituciones las nombran como consejo 

258  NIEVA OCAMPO, Guillermo: “Servir a Dios con quietud, la elaboración de un modelo regular 
femenino para las dominicas castellanas a mediados del siglo XVI”. Hispania Sacra, 2007, n. 119, 
vol. 59, p. 166.
259  Ibíd., pp. 172-173.
260  AHPSe, PNS, leg. 2310, fol. 1158r.

99



ROCÍO MOLINA FLORES 

de hermanas prudentes261. El grupo actuaba en nombre del resto de 
monjas, por lo que, en las escrituras no aparece el total de la co-
munidad, sino una parte de ella262. Estaba formado entre 10 y 15 
religiosas, aunque en una ocasión sólo aparecen 6 de manera excep-
cional. Asimismo lo declaran en las propias escrituras, en las que 
afirman representar a las hermanas restantes y, además, haber sido 
elegidas por ellas por ser las más sabias y entendidas en asuntos de 
negocios263. Tanto lo reflejado en la fuente de archivo como en las 
constituciones de la orden (1259), apuntan a que seguían un requisi-
to de antigüedad para la elección de religiosas. En un documento ale-
gan que escogen a ciertas religiosas por ser las más ancianas: «nos 
las dichas priora e monjas por nos en nombre e en voz deste dicho 
monesterio e convento demos poder a mí la dicha priora e a otras 
tres religiosas deste dicho monesterio, las más ançianas...»264. Lo 
confirman los preceptos de la orden: «Tenga la comunidad una pro-
curadora escogida entre las hermanas más antiguas y prudentes del 
monasterio...»265 y respecto a la entrada de individuos en el convento 
se dice: «la priora con tres hermanas de las más mayores los han de 
acompañar en todo momento»266 y nuevamente: «Entonces, sólo la 
priora, la subpriora y la procuradora, u otras tres hermanas mayo-
res y prudentes encargadas para esto...»267. Suponemos que la vejez 
en el convento era entendida como un equivalente a la sabiduría y la 
prudencia, por ello eran escogidas para las tareas más importantes en 
representación de la comunidad.

Se reunían en el convento con el escribano púbico, respetan-
do estrictamente la clausura, puesto que declaran hacerlo tras la reja 
y con el velo negro268. El grupo de religiosas diputadas se identifica-
261  COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia de las monjas dominicas. 
Constituciones de 1259 y cuatro apéndices de los siglos XVI y XVIII. Fanjeaux: Hermanas Historiadoras 
de la Orden de Predicadores, 2014, p. 54.
262 AHPSe, PNS, leg. 2242, fol. 76r, 607v, 612r, 628r, 631r; leg. 2243, fol. 1076v, 1102v, 1104r; leg. 
4024, s.f.
263 AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.
264 AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.
265  COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia…, p. 55.
266 Ibíd., p. 58.
267 Ibíd., p. 59.
268  La clausura está detalladamente reglada en el capítulo 29 (sobre las entradas y salidas del 
monasterio) de las constituciones, que se vuelve más estricta en las adiciones de 1505.

100



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ba al inicio de la escritura como una de las partes del negocio, apor-
tando el nombre de cada hermana269. En todos los casos se seguía 
un orden jerarquizado: en primer lugar, la priora, a continuación, la 
supriora y después el resto de diputadas. La priora era elegida, de 
acuerdo a las constituciones, de tres maneras: por el Maestro Ge-
neral de la Orden, por el prior provincial o por la comunidad. En 
el último caso, por votos de todas las hermanas o «por medio de 
compromiso», es decir, la comunidad encomendaba la elección a un 
grupo de religiosas270. Según las actuaciones de nuestro convento, 
todo puede apuntar a que las diputadas seleccionaban a la priora, 
aunque no está confirmado. A su vez, la priora junto con el consejo 
de hermanas prudentes o el prior provincial y su vicario, designaba 
a la supriora, de acuerdo con las normas271. Nuevamente, suponemos 
que nuestra comunidad seguía el primer procedimiento. Cuando no 
aparece la priora, por no estar disponible o estar la plaza vacante, sus 
funciones eran delegadas en la supriora, según las normas: «cuando 
la priora muera o sea depuesta del oficio, a la subpriora se le dará 
la plena autoridad de la priora, hasta que haya nueva priora electa 
y confirmada...»272. Así se confirma en una escritura de compra-ven-
ta, como lo relata el escribano público: «el dicho mayordomo [del 
convento] dixo que él no tiene poder pero que él hará que salga a la 
dicha reja la sopriora del dicho monesterio que es agora residente 
porque el lugar de la priora está vacante...»273. La priora, por lo tan-
to, era sucedida por la supriora en el cargo, así se observa en casos 
como el de sor Dorotea de Santo Tomás, sor Isabel de la Columna y 
sor María de Santa Ana (tabla 14). Sin embargo, no debía ser obliga-
torio, puesto que sor María de Jesús fue únicamente supriora durante 
6 años (1533-1539)274, en los que las prioras fueron sor María de los 
Ángeles y sor Isabel de la Columna, mientras que ella nunca alcanzó 
dicho puesto.

269  AHPSe, PNS, leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 2243, fol. 1076v, 1102v, 1104r; leg. 4024, s.f.; leg. 
4026, s.f.
270 COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia…, pp. 53-54.
271  Ibíd., p. 54.
272  Ibíd.
273  AHPSe, PNS, leg. 40, fol. 199v.
274  AHPSe, PNS, leg. 44, s.f.; leg. 4000, s.f.; leg. 3309, s.f.; leg. 4001, s.f.; leg. 3999, s.f.

101



ROCÍO MOLINA FLORES 

El tiempo de duración de cada uno de estos cargos de gobierno no 
se estipula en las constituciones. Sin embargo, en el ejemplo de la 
priora sor María la pobre, lo ocupa durante 3 años (1521-1523), al 
igual que sor Dorotea de Santo Tomás (1529-1532) y sor Isabel de la 
Columna (1533-1535)275. Mientras que en casos como sor Anastasia 
de San Juan Bautista (1524-1525) y sor María de los Ángeles (1532-
1533) se documentan durante 2 años276. La duración del cargo de la 
supriora era también de 3 años, como se observa en sor María de la 
Corona (1529-1532)277. Además, el puesto de priora se podía ocupar 
en más de una ocasión. Así sucede con sor Dorotea de Santo Tomás, 
que lo ejerce hasta 3 veces (1529-1532; 1537-1539; 1553-1557)278. 
Sor Isabel de la Columna ejerció otros tres mandatos, entre 1533 y 
1535 por un lado, desde 1543 hasta 1545 y, finalmente, a partir de 
1559279. Por su parte, el cargo de supriora, como se ha observado 
con sor María de Jesús, también se podía ejercer más de una vez. De 
manera similar, Sor Sabina de Santo Tomás lo ocupó 6 años (1518-
1524)280.

Tabla 14. Prioras y suprioras de Madre de Dios (1518-1559)

Religiosa Cargo Cronología
Sor Cecilia de Santo Domingo* Priora 1518

Sor Sabina de Santo Tomás Supriora 1518-1524
Sor María la pobre* Priora 1521-1523

Sor Anastasia de San Juan Bautista Priora 1524-1525
Sor Dorotea de Santo Tomás* Supriora 1524-1526
Sor Dorotea de Santo Tomás Priora 1529-1531

275  AHPSe, PNS, leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 2239, fol. 1604r, 1607r; leg. 2241, fol. 2171r, 
2172v, 3710v; leg. 3250, fol. 357r; leg. 2242, fol. 76, 607v, 612r, 628r, 631r; leg. 2243, fol. 1076v, 
1102v, 1204r; leg. 3990, s.f.; leg. 2261, s.f.; leg. 39, fol. 405v, 548v; leg. 44, s.f.; leg. 4000, s.f.; leg. 
3309, s.f.
276  AHPSe, PNS, leg. 2245, s.f., fol. 752; leg. 2248, fol. 174v; leg. 42, s.f.; leg. 44, s.f.
277  AHPSe, PNS, leg. 3990, s.f.; leg. 2261, s.f.; leg. 39, fol. 405v, 548v.
278  Primer mandato citado anteriormente. AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.; leg. 3999, s.f.; leg. 4026, s.f.; 
leg. 2310, s.f.
279  Primer mandato citado anteriormente. AHPSe, PNS, leg. 4009, s.f.; leg. 4011, s.f.; leg. 4038, s.f.
280  AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 709r, 751r; leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 2239, fol. 1604r, 1607r; 
leg. 2241, fol. 2171r, 2172v, 3710v; leg. 3250, fol. 357r; leg. 2242, fol. 76r, 607v, 612r, 628r, 631r; leg. 
2243, fol. 1076v, 1102v, 1104r; leg. 2245, s.f.

102



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Sor María de la Corona* Supriora 1529-1531
Sor María de los Ángeles Priora 1532-1533

Sor María de los Apóstoles Supriora 1532
Sor Isabel de la Columna* Supriora 1533
Sor Isabel de la Columna Priora 1533-1535

Sor María de Jesús Supriora 1533- 1539
Sor Dorotea de Santo Tomás Priora 1537-1539

Sor Isabel de la Columna Priora 1543-1545
Sor Catalina de Sena Supriora 1543-1545

Sor Felipa de la Magdalena* Priora 1548
Sor María de Santa Ana Supriora 1548
Sor María de Santa Ana Priora 1550-1553

Sor Angelina de San Pedro Supriora 1550-1553
Sor Dorotea de Santo Tomás Priora 1553-1557
Sor Dominica de Santiago Supriora 1553-1557
Sor Isabel de la Columna Priora 1559

Sor Catalina de Sena Supriora 1559

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS281.

Una vez que tenemos las listas de prioras y suprioras, es inte-
resante analizar qué relación existía entre la ocupación de cargos de 
gobierno y un determinado origen social. La injerencia de la nobleza 
en ellos era habitual, motivada, por lo general, por haber sido los 
patronos del cenobio. Especialmente en el caso de las comunidades 
femeninas, en las que la fundadora se erigía como priora vitalicia 
(como Isabel Ruiz de Esquivel en Madre de Dios) y le sucedía otra 
miembro del linaje, que había profesado282. Eran espacios espiritua-

281  Fuentes: leg. 3241, fols. 709r, 751r; leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 2239, fols. 1604r, 1607r; leg. 
2241, fols. 2171r, 2172v, 3710v; leg. 3250, fol. 357; leg. 2242, fols. 76r, 607v, 612r, 628r, 631r; leg. 
2243, fols. 1076v, 1102v, 1104r; leg. 2245, fol. 752, s.f.; leg. 2248, fol. 174v; leg. 2252, fol. 1113r; leg. 
19805, fols. 179r, 181r, 184r, 186r, s.f., s.f.; leg. 3990, s.f., s.f., s.f., s.f; leg. 2261, s.f.; leg. 39, fols. 
405v, 548v; leg. 42, s.f.; leg. 44, s.f., s.f.; leg. 4000, s.f.; leg. 3309, s.f.; leg. 4001, s.f., s.f., s.f., s.f., s.f.; 
leg. 3999, s.f.; leg. 4009, s.f.; leg. 4011, s.f.; leg. 74, fols. 464r, 827r; leg. 3373, fol. 634r; leg. 4024, 
s.f.; leg. 4026, s.f., s.f., s.f, s.f., s.f., s.f., s.f, s.f, s.f.,; leg. 4027, s.f., s.f., s.f., s.f., s.f., s.f., s.f.; leg. 2310, 
s.f.; leg. 4038, s.f., s.f.
282  ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, pp. 346-347. GRAÑA CID, María del Mar.
Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 320-322.

103



ROCÍO MOLINA FLORES 

les de socialización entre mujeres283. Se constata en el convento de 
Catalina de Sena de Zamora, en el que las funciones rectoras eran 
desempañadas por las monjas de la familia Zúñiga284. Igualmente, en 
Madre de Dios de Toledo, por el linaje de los condes de Cifuentes, 
en Baena, con los condes de Cabra, en Sanlúcar de Barrameda con 
la Casa de Medina Sidonia, en Gibraleón, con los duques de Béjar y 
una larga lista que se ha encargado de esclarecer Ángela Atienza en 
sus investigaciones285. Los principales linajes castellanos fundaban y 
gobernaban estas instituciones.

Volviendo a nuestra comunidad, la procedencia de las reli-
giosas identificadas (señaladas con * en la Tabla 14) es variada, tanto 
de la oligarquía urbana, como de la media y alta nobleza. Sor Ceci-
lia de Santo Domingo pertenecía a la familia de los Castellanos286, 
mientras que sor María la pobre, provenía de los Mendoza287, sor 
Dorotea de Santo Tomás de los Esquivel y Melgarejo288 y sor Felipa 
de la Magdalena, de los Cueva289. Todas ellas familias conocidas por 
su presencia en el concejo sevillano y su origen converso, que lle-
varon a cabo técnicas de camuflaje y movilidad social. En segundo 
lugar, sor María de la Corona era hija de Fernán Arias de Saavedra, 
señor de El Viso y el Castellar, es decir, miembros de una media 

283  GRAÑA CID, María del Mar. “Mentalidades femeninas y propuestas de reforma religiosa en la 
Castilla bajomedieval (Observaciones sobre las políticas del movimiento religioso femenino)” en 
DE LA ROSA CUBO, Cristina (dir.) Trabajo, creación y mentalidades de las mujeres a través de la 
historia. Una visión interdisciplinar. Valladolid: Universidad de Valladolid, 2011, pp. 97-125.
284  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “De beatas a monjas dominicas…”, p. 30.
285  Principalmente, su obra ya mencionada. A la que siguen varios artículos: ATIENZA LÓPEZ, 
Ángela. “Conventos y patronos. Cuestiones sobre las relaciones de patronazgo conventual en la España 
moderna” en IMÍZCOZ BEUNZA, José María y ARTOLA RENEDO, Andoni, coords. Patronazgo y 
clientelismo en la monarquía hispánica: (siglos XVI-XIX). Bilbao: Universidad del País Vasco, 2016, 
pp. 109-134; “Fundaciones y patronatos conventuales y ascenso social en la España de los Austrias” en 
SORIA MESA, Enrique, BRAVO CARO, Juan Jesús y DELGADO BARRADO, José Miguel, coords. 
Las élites en la época moderna: la monarquía española. Córdoba: Universidad de Córdoba, 2009, vol. 
4, pp. 37-54; “Nobleza, poder señorial y conventos en la España Moderna. La dimensión política de 
las fundaciones nobiliarias” en SARASA SÁNCHEZ, Esteban y SERRANO MARTÍN, Eliseo, eds. 
Estudios sobre señorío y feudalismo. Homenaje a Julio Valdeón. Zaragoza: Institución “Fernando el 
Católico”, 2010, pp. 235-269.
286  AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 751r.
287  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 192.
288  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1104r.
289  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.

104



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

nobleza290. Por último, sor Isabel de la Columna que, según narran 
las crónicas, descendía de una rama menor de la casa de Arcos291. El 
obispo de Monópoli pone especial énfasis en que fue priora desde 
muy joven y durante 16 años, aparte de otras labores y virtudes es-
pirituales292. Muchas de las prioras y suprioras son mencionadas en 
las crónicas por su profunda piedad, incluso, en el caso de las dos 
últimas, atribuyen una correlación entre su santidad y su nobleza de 
sangre, aspecto que valoraremos en profundidad en el siguiente capí-
tulo. Sin embargo, debido a que otras cuatro monjas ocuparon cargos 
de poder pero no tenían esta procedencia, no podemos afirmar que 
exista una vinculación directa entre ambos factores.

Según se ha registrado, la posición que ocupan las demás 
diputadas tampoco era casual. Cuando se añaden a lo largo de los 
años nombres nuevos a la lista, lo hacen siempre al final. Es un fac-
tor indicativo de que se trata de religiosas más jóvenes, que fueron 
incluidas de manera electiva en el grupo de diputadas. Por el contra-
rio, las monjas que aparecen seguidamente a la priora y supriora lo 
hacen en el mismo orden y se las puede documentar durante largos 
períodos de tiempo. Al respecto, los casos más significativos son los 
de sor Felicitas de Santo Domingo, sor Anastasia de San Juan, sor 
Eufemia de Santa María, sor Florentina de San Andrés y sor Rufina 
de Nuestra Señora. Una información relacionada con la teoría de la 
antigüedad, puesto que las hermanas más ancianas ocupan los cargos 
dirigentes (priora y supriora) y además, aparecen las primeras des-
pués de éstas. Posiblemente, se trataba de esas tres hermanas pruden-
tes que nombran en las constituciones.

Se puede deducir que la comunidad estaba compuesta por 
un número mayor de religiosas, a partir de las que conocemos por 
los documentos. Nos basamos en dos pruebas para ello, la propia 
declaración de las monjas de que actúan en sus nombres y han sido 
elegidas por ellas y además, que mediante escrituras de diversos ti-
pos (dotes, renuncias a la legítima, ventas...) y datos bibliográficos 
290  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, fol. 242.
291  Ibíd., fol. 246.
292  Ibíd.

105



ROCÍO MOLINA FLORES 

consultados, se han identificado a otras monjas en los mismos perío-
dos de tiempo. Poseemos hasta tres listas de religiosas:

a. Religiosas de etapa fundacional (1478-1502). Conocidas me-
diante la bibliografía, que no han sido investigadas en profun-
didad por no formar parte de nuestro período cronológico, sin
embargo, las que coinciden sí han sido tenidas en cuenta. Se trata
de 28 monjas: Eugenia de Santo Domingo, Magdalena de Esqui-
vel, Ángela de San Miguel, Isabel de Medina, Doña Mayor de
Sandoval, Anastasia de San Llorente, Eufemia de Santa María,
Francisca de Santo Domingo, Mari Santis, Rufina de Santa Ma-
ría, Sabina de Santo Tomás, Tecla de Santa Cruz, Brígida, Casta,
Catalina de Sena, Constanza, Escolástica, Eufrasia, Florentina,
Justa de Santa María, María de Santo Domingo, Perpetua, Rufi-
na, Sofía, Trestina, Gregoria de Jesús, Francisca de la Trinidad293.

b. Religiosas diputadas: son un total de 51, extraídas de los do-
cumentos consultados entre 1518 y 1559. La lista aparece en
la Tabla 15. Ocho de ellas coinciden con el grupo anterior: Eu-
genia de Santo Domingo, Eufemia de Santa María, Francisca
de Santo Domingo, Mari Santis, Rufina de Santa María, Sabi-
na de Santo Tomás, Tecla de Santa Cruz y Catalina de Sena.

c. Religiosas identificadas: son las monjas cuya identidad, es decir,
linaje familiar, ha podido ser conocido, ya sea por la fuente de ar-
chivo o la bibliografía (45). Las analizaremos detalladamente en
el siguiente apartado, apareciendo la lista de éstas en la Tabla 16.

El total de las religiosas que conformaban la comunidad es 
complejo de cuantificar, puesto que los nombres que conocemos se 
encuentran distribuidos desde finales del siglo XV hasta mediados 
del siglo XVI, en el que tuvieron lugar defunciones, entrada de no-
293  PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media: solteras, 
casadas y vírgenes consagradas. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, 2005, pp. 178-179; MIURA 
ANDRADES, José María. Las órdenes mendicantes en el Reino de Sevilla durante la Baja Edad 
Media. [Tesis doctoral]. Sevilla, Universidad de Sevilla, 1995, p. 1.057; LÓPEZ, Juan. Tercera parte 
de la Historia general de Sancto Domingo…, fol. 241.

106



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

vicias y posiblemente, aún nos queden más monjas por descubrir. 
Lanzamos la cifra de 101 religiosas, sumando todas las que se han 
registrado, pero teniendo siempre en cuenta las matizaciones co-
mentadas. Las crónicas de 1613, nos hablan de la existencia de 200 
monjas, que cumplían con la observancia regular y con las consti-
tuciones de la orden294. No obstante, debemos poner en cuarentena 
esta información por la idealización que presentan en ocasiones los 
relatos de la orden. Al respecto sobre este asunto, las constituciones 
añaden que el Maestro General o el prior provincial determinaban 
un número fijo de hermanas según los recursos del monasterio y que 
no se recibía a ninguna más, salvo que fuese persona de calidad, es 
decir, perteneciente a la nobleza295.

	 La edad de entrada de las religiosas fue igualmente regulada, 
estipulando que no debían ser demasiado jóvenes296. En la práctica 
desconocemos si esto se llevó a cabo realmente, puesto que las cróni-
cas señalan la entrada de niñas de 4 años (sor Isabel de la Columna), 
6 años (sor María de la Corona) y 9 años (sor Catalina de Sena)297. 
Ciertamente, no sabemos si nos podemos fiar de estos datos, puesto 
que una de las maneras de mostrar la santidad de una religiosa fue 
atribuirle la vivencia de experiencias sobrenaturales, ayunos, enfer-
medades y otras virtudes cristianas desde una edad muy temprana, 
tomando como modelo de referencia a Santa Catalina de Siena. No 
obstante, estas praxis podrían estar sucediendo por lo que nos denun-
cia Valtanás en su Exposición sobre el estado y velo de las monjas: 
«Y si mi voto valiese, a ninguna mujer por grave y entendida que 
fuese se daría la profesión antes que fuese de edad de veinte años, 
ni antes que hubiese pasado un año de probación»298. Podría ser un 
indicio de que en la práctica la edad de entrada de las religiosas se 
anticipó. En un caso de nuestro convento conocemos esta informa-
ción por la realización de cálculos entre el año de nacimiento y de 
ingreso de la religiosa, refiriéndonos a los 14 años con los que entró 

294  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, fol. 254.
295  COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia…, p. 43.
296  Ibíd., p. 42.
297  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, fols. 242, 246, 247.
298  NIEVA OCAMPO, Guillermo: “Servir a Dios con quietud, la elaboración de un modelo…”, p. 187.

107



ROCÍO MOLINA FLORES 

Isabel de Portugal299. Sin embargo, es un dato aislado, puesto que las 
escrituras de dotes encontradas no nos lo suelen ofrecer.

Lo mismo sucede con el tiempo de vida de las monjas en el 
convento, del que se puede realizar una estimación en algunos ejem-
plos, pero no disponer de una cronología exacta se presenta como 
un reto. Sor Rufina de Santa María ingresó antes de 1522, según se 
documenta, y sigue apareciendo hasta 1573300. Desconocemos hasta 
qué año continúa apareciendo en las escrituras. No obstante, se trata 
de un extenso período de 51 años, seguido por los 36 años (mínimo) 
de sor Dorotea de Santo Tomás, los 33 de sor Ana de Santa María y 
los 31 de sor Apolonia de San Juan (Tabla 15). El problema con las 
dotes comentado se suma a que el año de entrada tampoco lo cono-
cemos en ocasiones. En definitiva, nos movemos en estimaciones 
de períodos mínimos por los datos que conocemos. Nuevamente, 
las crónicas nos aportan informaciones al respecto, como que el fa-
llecimiento de las religiosas más piadosas tenía lugar cuando eran 
muy ancianas (sor Isabel de la Columna y sor Catalina de Sena)301. 
No obstante, nos volvemos a encontrar con el mismo problema con 
dicha fuente: ¿se trataba de datos verídicos o era una manera de re-
saltar la santidad y, en definitiva, el prestigio de la comunidad de 
Madre de Dios?

299  Nos detendremos en ello en el siguiente apartado.
300  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, p. 82.
301  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, fols. 246-247.

108



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Tabla 15. Cronología de las religiosas diputadas (1518-1559)

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS302.

302   Fuentes citadas en Tabla 14.

109



ROCÍO MOLINA FLORES 

3.2. Origen y composición social

La complejidad del estudio de la sociedad sevillana del Qui-
nientos es ampliamente conocida por esta rama de la historiografía. 
Autores como Sánchez Saus señala la existencia de una renovación 
constante de las élites, que comienza ya en el período medieval y 
alcanza niveles elevados en el moderno303. El proceso de penetración 
y homogenización de familias de diversas procedencias socioeconó-
micas en la aristocracia castellana supuso un fenómeno sin prece-
dentes, conocido a partir de las investigaciones, en primer lugar, de 
Domínguez Ortiz, y posteriormente, de Soria Mesa304. El ennobleci-
miento fue posible para grupos sociales que se encontraban en plena 
transformación, hacia la ascensión social, mediante una importante 
variedad de vías305. Los propios linajes andaluces, ya consolidados 
a principios del siglo XVI, se estuvieron beneficiando de la adqui-
sición de territorios, a razón de la guerra en la frontera de Granada 
apenas unos años antes, gracias a las que vieron aumentados su ri-
queza y dominio político306. En una ciudad como Sevilla, las po-
sibilidades se multiplicaron gracias al comercio con las Indias, al 
acceso al gobierno municipal, al asentamiento de una alta nobleza 
especialmente poderosa (como los Medina Sidonia con zonas claves 
como Sanlúcar de Barrameda), que supo tejer una tupida red cliente-
lar formada por grupos que ascendieron bajo su amparo307.

303  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. “Los orígenes sociales de la aristocracia sevillana del siglo XV”. En la 
España medieval, 1986, n. 9, p. 1.131.
304  Véase DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio. Las clases privilegiadas en el Antiguo Régimen. [3ª ed.]. 
Madrid: Istmo, 1985; y La sociedad española en el siglo XVII. Madrid: Instituto Balmes de Sociología, 
Departamento de Historia Social, 1970. Véase igualmente SORIA MESA, Enrique.  La nobleza en 
la España moderna: cambio y continuidad. [1a  ed., 2a  reimpr.]. Madrid: Marcial Pons, 2011; “La 
nobleza en la obra de Domínguez Ortiz: una sociedad en movimiento”. Historia social, 2003, n. 47, 
pp. 9-27; y “Los estudios sobre las oligarquías municipales en la Castilla Moderna. Un balance en 
claroscuro”. Manuscrits: Revista d’història Moderna, 2000, n. 18, pp. 185-197.
305  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 43-76.
306  Ibíd., p. 78. SÁNCHEZ SAUS, Rafael. “Los orígenes sociales de la aristocracia sevillana…”, pp. 
1.119-1.120, 1.138-1.139.
307  Ibíd., p. 1.120. Véase también PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana en el 
siglo XVI. Barcelona: Ariel, 1978, pp. 40-41.

110



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Las élites sevillanas no permanecieron inmóviles308. La oli-
garquía urbana pasó a estar compuesta por todo tipo de individuos 
de diversas procedencias étnico-religiosas y territoriales. Los mer-
caderes, extranjeros y autóctonos, se enriquecieron, puesto que ya 
no sólo primaban los valores medievales, sino también la capacidad 
económica del individuo309. El comercio de Sevilla atrajo a una gran 
cantidad de grupos sociales, principalmente comerciantes, pero tam-
bién nobles que se sumaron a estas prácticas. De manera que, como 
acertadamente señala Ruth Piké, se asistió a un doble proceso en la 
ciudad, «la de comercialización de la nobleza y el ennoblecimiento 
de los comerciantes ricos»310. Por último, la existencia de una pobla-
ción considerable de conversos que, ocultando sus orígenes, a través 
de diversas técnicas, consiguieron acceder al gobierno municipal y 
a instituciones religiosas, enriquecerse y enlazar con otros linajes 
mediante una estudiada política matrimonial311.

La transformación social quedó reflejada inevitablemente en 
las instituciones religiosas de la ciudad. La imagen de respetabilidad 
y honor para las élites, en una época profundamente católica, se basó 
en la existencia, o al menos demostración, de una gran piedad312. Los 
monasterios se convirtieron en fundaciones realizadas por y para los 
linajes familiares, como se comprueba no sólo en nuestra ciudad, 
sino en toda Castilla313. La existencia de distintos grupos sociales 
dentro de los monasterios, observando una mayor predilección por 
parte de la nobleza, se basa en la práctica de dinámicas sociales y 
económicas, sin olvidar las motivaciones espirituales, en las que 
también se sustentaron dichas órdenes e instituciones religiosas314. 
308  PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana…, p. 33.
309  Ibíd., pp. 103-107.
310  Ibíd., p. 103. 
311  Ibíd., p. 44. Véase igualmente SÁNCHEZ SAUS, Rafael. “Los orígenes sociales de la aristocracia 
sevillana…”, pp. 1.126, 1.130, y SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio 
y continuidad…, pp. 104-109.
312  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios. Construcción y 
desarrollo de climas sacro-espirituales de referencia social en la Andalucía de los siglos XVI y XVII”. 
Historia y Genealogía, 2011, n. 1, pp. 135-138.
313  ATIENZA LÓPEZ, Ángela.  Tiempos de conventos…, pp. 346-347, y GRAÑA CID, María del 
Mar. “Poder nobiliario y monacato femenino en el tránsito a la Edad Moderna (Córdoba, 1495-
1550)”. Cuadernos de Historia Moderna 37, nº junio, 2012, pp. 43-72.
314  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Dominicos, conversos y limpieza de sangre en España. Siglos XV-

111



ROCÍO MOLINA FLORES 

Se encontraban inmersos en una cultura cristiana que adoptaron a 
favor de sus intereses. De manera que el cambio social que se estaba 
desarrollando se plasmó en el interior del claustro. En el caso de los 
conventos femeninos, asistimos a un fenómeno de gran profundidad 
debido a las circunstancias que rodeaban a la mujer de la época, 
ampliamente abordado por la historiografía reciente315. La función 
social del convento no debe quedar limitada, sino que se debe en-
tender como un espacio desde el que las mujeres se desarrollaron 
pero también mantuvieron realidades del mundo en el que vivían316. 
Conocer la procedencia de las monjas, así como el entramado social 
que giraba en torno al convento, se vuelve no sólo interesante sino 
muy importante para entender cuestiones como la existencia de una 
jerarquía dentro de la comunidad, del nivel económico, del grado 
de autonomía, de la piedad que asignan las crónicas a cada una de 
ellas; todo ello en consonancia o no con sus orígenes, puesto que el 
contexto familiar de los individuos se tenía en cuenta incluso en el 
interior del claustro. Situar a las religiosas y, en definitiva al conven-
to, dentro de esa sociedad que se encuentra en plena transformación.

El análisis sociológico de la comunidad de Madre de Dios se 
ha realizado a partir de las religiosas que han sido identificadas (45), 
bien por las fuentes de archivo o por la bibliografía consultada. De 
ese grupo inicial, al menos 7 de ellas ingresaron con anterioridad al 
período cronológico de nuestro estudio y de otras 4 desconocemos 
cualquier tipo de fecha, ni de entrada en la comunidad ni de estancia 
en ella. Debemos tener en cuenta que salvo en casos específicos, en 
el resto nos movemos en un rango de años hipotético según la in-
formación que poseemos. Resulta interesante observar la cronología 
XVI”. eHumanista Conversos, 2017, n. 5, pp. 169-171; SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la 
España moderna: cambio y continuidad…, pp. 122-165; y ATIENZA LÓPEZ, Ángela. “Nobleza, 
poder señorial y conventos en la España Moderna…”, pp. 235-269.
315  ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Mujeres entre el claustro y el siglo: autoridad y poder en el mundo 
religioso femenino, siglos XVI-XVIII. Madrid: Sílex, 2018. Véase también, de la misma autora, “El 
mundo de las monjas y de los claustros femeninos en la Edad Moderna. Perspectivas recientes y 
algunos retos” en SERRANO MARTÍN, Eliseo. De la tierra al cielo: líneas recientes de investigación 
en historia moderna. Zaragoza: Fundación Española de Historia Moderna, 2012, vol. 1, pp. 89-108. 
Y véase, por último, GÓMEZ NAVARRO, María Soledad. “De rejas adentro: monjas y religiosas en 
la España Moderna. Una historia de diferencias en la igualdad”. Revista de Historia Moderna, 2011, 
n. 29, pp. 205-227.
316  BORRERO FERNÁNDEZ, Mercedes. “El poder en la sombra…”, pp. 1.122-1.123, 1.129-1.130.

112



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

(Tabla 16), puesto que nos aporta datos de primera mano acerca de 
esa sociedad en continuo cambio de la que hablábamos, en la que 
encontramos una alta-media nobleza sevillana que se consolidó de-
finitivamente en época bajomedieval, con un papel preponderante 
pero a la que se van sumando esos grupos en proceso de ascenso 
que, como comprobaremos, estarán más que integrados en la prime-
ra mitad del siglo XVI. Nos referimos a oligarquías urbanas y mer-
caderes, de procedencia conversa y extranjera en su mayoría, y a esa 
nueva nobleza que se formó a partir del descubrimiento de las Indias, 
de linajes tan relevantes como los Colón y Cortés. No obstante, las 
cuestiones sociales que se tratarán a lo largo del presente apartado 
deben ser analizadas dentro de su contexto espiritual, señalando la 
aportación que hicieron los frailes dominicos, procedentes del mo-
nasterio de San Pablo, en las relaciones formadas entre la comunidad 
de Madre de Dios y su entorno.

Tabla 16. Cronología de las religiosas identificadas

Religiosas identificadas

Año de ingreso/
aparición en la 
documentación 

de archivo 

Año de aparición 
en la documen-

tación de archivo 
como religiosa 

diputada

Año de in-
greso según 
bibliografía

Isabel de Medina - - 1483

Doña Catalina (sor Perpetua) 1519 1518 Antes de 
1502

Sor Rufina de Santa María / 
Nuestra Señora 1522 1529 Antes de 

1502
Casandra Vázquez - - 1502

Juana Dorta (sor Tecla de 
Santa Cruz) - 1518 Antes de 

1506
Isabel de Castellanos (sor 

Cecilia de Santo Domingo) †1518 1518 -

Marina de Todos Santos - 1548 Antes de 
1517 

Isabel Sánchez de Zumeta - - 1519
Ana de Esquivel - - 1519
Sor Magdalena 1519 - -

113



ROCÍO MOLINA FLORES 

Beatriz de Mendoza (sor Ma-
ría la Pobre) - 1521 -

Isabel Melgarejo (sor Dorotea 
de Santo Tomás) 1523 1524 -

Ana de Castellanos (sor Ana 
de Santa María / Nuestra Se-

ñora)
1522 1531 -

Doña Mencía de Stúñiga (sor 
Apolonia de San Juan Bautista 

/ de Zúñiga)
1522 1530 -

Francisca de Alfaro 1526 - -
Catalina de Villoria 1526 - -

Blanca de Guzmán (sor María 
de la Corona) - 1529 (†1564)

Sor Lucía 1532 1525 -

Leonor de Castro - - Antes de 
1532

Sor Isabel de la Columna - 1533 -
María de Solís 1534 - -
Catalina Mártir 1548 - -

Inés de San Vicente 1548 - -
Magdalena de la Cruz 1548 - -

Isabel de Portugal 1548 - -
Ana de Cárdenas 1548 - -

Leonor Ortiz 1550 - -
Isabel Bohórquez 1550 - -

María de Portugal (sor María 
de la Concepción) 1551 1559 -

Juana de Zúñiga 1551 - -
Leonor de Zúñiga 1551 - -

Isabel de la Barja / de San-
tiago 1545 1553 -

Felipa de Portugal (sor Agus-
tina de la Encarnación) 1553 1553 -

Mariana de Pinelo 1553 - -
Sor Felipa de la Magdalena 1553 1537/38 -

Bernardina 1553 - -
Inés de Guzmán (sor Inés de 

la Encarnación) 1553 - -

114



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Leonor de Guzmán - - 1559
María de Guzmán - - 1559

Francisca de Ribera - - 1559
Elvira de Cárdenas - - ¿?
Leonor de Cárdenas - - ¿?

Constanza de Céspedes - - ¿?
Sor María de la Cruz - - ¿?

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS y bibliografía317.

La creación del beaterio por parte de Isabel Ruiz de Esqui-
vel, perteneciente a un linaje consolidado en el gobierno municipal 
sevillano, y la posterior toma del hábito de la Segunda Orden a partir 
de 1485, dio pie a la entrada de religiosas procedentes de una élite 
en proceso de consolidación en la ciudad. En sus inicios, la sociolo-
gía conventual se compuso de familias de una entidad media-baja. 
El despegue social que se comprueba en el interior del cenobio se 
vio impulsado a partir del patronato que ejerció fray Diego de Deza 
(1514). Según nuestra hipótesis, ese momento supuso un punto de 
inflexión para el convento, puesto que a raíz de él se observa la entra-
da de religiosas de un mayor nivel social y económico, como iremos 
analizando en el presente apartado, al mismo tiempo que también se 
mantuvieron los grupos anteriores. La variedad de orígenes sociales 
que compondrán la comunidad ya a mediados del Quinientos, se ex-
plica a través de este proceso. Para facilitar el análisis, dividiremos a 
las religiosas, siguiendo el criterio de sus grupos de procedencia, en-
tre alta-media nobleza, oligarquía urbana, nueva nobleza, conversos 
y mercaderes. No obstante, pese a esta clasificación, observaremos 
lo que venimos desarrollando, unas élites en renovación constante 
mediante la práctica de determinadas dinámicas en la que no existían 
grupos estrictamente cerrados, sino una fluidez de relaciones socia-
les y comerciales.

317  AHPSe, PNS, leg. 44, s.f.; leg. 74, fols. 455v, 827r, 832r; leg. 4024, s.f., s.f.; leg. 4026, (5 documentos 
sin foliar); leg. 4038, s.f.; leg. 2228, fols. 1448r, 1451r; leg. 2239, fol. 1604r; leg. 3241, fols. 709r, 
751r.; leg. 2240, s.f.; leg. 4027, s.f., s.f.; leg. 2243, fol. 1104r.; leg. 19805, fols. 179r, 181r, 184r, 186r, 
s.f., s.f.; leg. 3373, fol. 634r.; leg. 4027, s.f. El resto de datos se han extraído de la bibliografía que se
citará a lo largo del apartado.

115



ROCÍO MOLINA FLORES 

3.2.1. Alta-media nobleza

La presencia de una media nobleza se constata en el convento 
desde el período fundacional. Sin embargo, se debe considerar que 
la fundación tuvo lugar a finales del siglo XV, cuando aún el asenta-
miento de estos linajes no era sólido. Ejemplo de ello fue la situación 
de los Arias de Saavedra, procedentes de Galicia, que a imitación de 
la nobleza andaluza, adquirieron progresivamente propiedades rura-
les, dominio sobre determinados territorios, con la creación de redes 
clientelares que ello conllevaba, y finalmente, títulos otorgados por 
la Corona318. Las guerras que se produjeron en la frontera granadina 
en el Cuatrocientos fueron el punto de despegue social y económico 
de los Saavedra, que entrarían en el contexto de rivalidad entre los 
Guzmanes y los Ponce de León, lo que se comprueba en las alianzas 
matrimoniales que tuvieron lugar a partir de 1468 con ambos linajes. 
El primogénito Juan Arias de Saavedra consiguió los títulos de señor 
de El Viso (1440) y de la villa de Castellar (1445), junto con otros 
tantos cargos en el gobierno municipal, siendo las dos principales 
bases del patrimonio familiar319. Su hermano, el mariscal Gonzalo 
de Saavedra (†1475) continuará igualmente en el campo de batalla 
con los objetivos del linaje320. Será su nuera Isabel de Medina, la 
mujer de su hijo Pedro Vázquez de Saavedra, la que, al quedar viuda 
en 1483, ingrese en el convento de Madre de Dios321. El apellido 
Medina tuvo una larga tradición en la ciudad, del que existió diver-
sas ramas y algunas de ellas de origen converso322. Sin embargo, no 
318  GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “La familia de los Saavedra en la Sevilla del siglo XVI: 
nobleza, riqueza e impronta municipal” en IGLESIAS RODRÍGUEZ, Juan José y MELERO MUÑOZ, 
Isabel Mª, coords. Hacer Historia Moderna. Líneas actuales y futuras de investigación. Sevilla: 
Universidad de Sevilla, 2020, pp. 429-430. Véase, del mismo autor, “Los Saavedra y el condado 
de Castellar: las bases de poder de un linaje nobiliario en la Castilla del siglo XVI” en GARCÍA 
FERNÁNDEZ, Máximo, coord. Familia, cultura material y formas de poder en la España moderna. 
Valladolid: Fundación Española de Historia Moderna, 2016, pp. 65-74.
319  GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “La familia de los Saavedra en la Sevilla del siglo 
XVI…”, p. 437.
320  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. “Los Saavedra y la frontera con el reino de Granada en el siglo XV” 
en SZMOLKA CLARE, José. Estudios sobre Málaga y el Reino de Granada en el V Centenario de la 
Conquista. Granada: Diputación Provincial, 1987, p. 178.
321  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 268, y T. II, p. 409.
322  GIL, Juan.  Los conversos y la Inquisición sevillana. IV, Ensayo de prosopografía. Sevilla: 
Universidad de Sevilla, 2001, p. 432.

116



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

se ha podido conocer más allá de la filiación de la religiosa323. Para 
aquellos años, los Arias de Saavedra se encontraban en pleno as-
censo social pero ya se atisbaba entonces una presencia importante, 
que queda manifestada con dinámicas sociales y culturales como el 
ingreso de miembros de su familia en nuestro convento, buscando 
la unión con las instituciones dominicas de la ciudad, siguiendo los 
pasos de la nobleza sevillana.

	 La relación del linaje con la comunidad no termina aquí, sino 
que hasta otras cuatro religiosas procedían de él. La primera de ellas 
tuvo una gran trayectoria claustral por lo que narran las crónicas de 
la orden y comprobamos en nuestra fuente de archivo. Se trata de 
Blanca de Guzmán (sor María de la Corona), hija de Fernán Arias de 
Saavedra, que heredó el mayorazgo de su padre Juan Arias de Saave-
dra, al que mencionábamos anteriormente, convirtiéndose en señor 
de El Viso y de Castellar (1460), y de Catalina Ortiz de Guzmán (su 
segunda esposa)324. Desconocemos el año de ingreso de la religiosa, 
sin embargo, aparece ya en la documentación como supriora desde 
1529 hasta 1531 y continua como religiosa diputada hasta 1559325. 
El cargo que ocupó puede estar relacionado con su notable proceden-
cia social, así como la profunda piedad que le otorgan las crónicas, 
comparándola incluso con Santa Catalina de Siena. El constructo so-
ciocultural que relacionó la nobleza de sangre con una espiritualidad 
sobresaliente se extendió a lo largo del siglo XVI, lo que explica la 
evolución exponencial de conventos en la época326. Así se ejempli-
fica en el relato de fray Juan López, obispo de Monópoli, sobre sor 
María de la Corona: «acompañó el lustre de su nobleza, con gran 

323  La encontramos renunciando a la legítima de su padre según Pérez González, aunque no se ha 
podido comprobar el documento de archivo. PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla 
de finales de la Edad Media…, p. 180. Su sobrino, Luis de Saavedra, mantuvo pleitos con el convento 
en 1490 a razón de la herencia de Isabel de Medina. RGS, Leg. 149007, fol. 237, 370 (consultado en 
PARES).
324  GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “La familia de los Saavedra en la Sevilla del siglo 
XVI…”, p. 438. Genealogía en GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “Los Saavedra y el condado 
de Castellar…”, p. 74, y en SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. II, p. 409.
325  Véase Tabla 15. Recordamos que 1559 es el último año consultado en nuestra documentación de 
archivo.
326  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, pp. 135-
138.

117



ROCÍO MOLINA FLORES 

demostración de santidad»327. En la propia crónica advierte de su 
filiación, señalándola como hermana de Juan Arias de Saavedra, el 
primer conde de El Viso y el Castellar, título que recibió en 1539328. 
Éste contrajo matrimonio con María de Guzmán, nieta del duque de 
Medina Sidonia y el conde de Feria. El alegato que realiza el cronista 
a favor de la santidad de la descendiente de los Saavedra es innega-
ble, usándolo como motivo de honra para la orden y el convento. La 
muerte de la religiosa tuvo lugar en 1564329, siendo reconocida por 
sus virtudes morales, visiones y padecimientos, cuando la promo-
ción social del linaje había alcanzado niveles elevados, puesto que 
su hermano fundó hasta tres mayorazgos en sus hijos y el tercero de 
ellos, Juan de Saavedra, entroncaría con el linaje de los Enríquez de 
Ribera a través de su enlace matrimonial330.

La entrada de miembros de una familia en el mismo convento 
fue una de las dinámicas extendidas entre los grupos nobiliarios. En 
Madre de Dios ingresaron tres sobrinas de Blanca de Guzmán, hijas 
de su hermano, Fernando Arias de Saavedra y Catalina de Esquivel, 
que adoptaron los nombres de sor Catalina Mártir, sor Inés de San 
Vicente y sor Magdalena de la Cruz331. La madre de éstas descendía 
de la unión de una rama menor de los Guzmanes, señores de Torral-
ba y Ugena, y de los Esquivel332. Para el año 1548 ya se encontraban 
en el convento, dato que conocemos gracias a un documento en el 
que su hermano, Fernando Arias, les otorga unas rentas de 3.000 
maravedís a cada una para su mantenimiento en el claustro333. La 
relación de parentesco de la primera de ellas queda constatada en 
la crónica de la orden, nombrándola la heredera espiritual de su tía, 
tanto en su labor conventual como por el linaje al que perteneció, sin 
embargo, no se nombra al resto de hermanas334. Los conventos se 
convirtieron en espacios para las mujeres donde seguir en contacto 
327  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 242.
328  GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “Los Saavedra y el condado de Castellar…”, p. 73.
329  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 245.
330  GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “Los Saavedra y el condado de Castellar…”, pp. 435-
436.
331  AHPSe, PNS, leg. 74, fol. 455v.
332  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. II, p. 371.
333  AHPSe, PNS, leg. 74, fol. 455v.
334  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 245-247.

118



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

con miembros de su familia, al ser instituciones creadas y apoyadas 
por los linajes335. Además, buscarían la concentración del patrimonio 
en su único hijo, Fernando Arias, según muestra la genealogía; de 
esta forma, se aseguraban omitirlas en la futura herencia, mientras 
que él pasó a encargarse de sus hermanas desde el exterior a la muer-
te de sus padres. No obstante, no hay que descartar la devoción de 
éstas, siendo gran prueba de ello la labor de reformadora que ejerció 
sor Catalina Mártir en los conventos dominicos andaluces336.

Dos de los linajes más importantes de la alta nobleza sevi-
llana tienen presencia dentro del convento, la casa de Medina Si-
donia y la casa de Arcos. Bien es cierto que no se han encontrado 
religiosas que procedan de las ramas principales de estos linajes, 
sino de unas casas menores, que se fundamentaban en la promo-
ción social de hermanos segundones, primos, etc. No obstante, la 
relevancia socioeconómica de estas familias sigue siendo excelente. 
Respecto a los Ponce de León, las crónicas de la orden informan que 
los padres de sor Isabel de la Columna fueron un primo del duque 
de Arcos, Rodrigo Ponce de León (†1530), e Isabel de Mendoza337. 
Pese a haber investigado entre la genealogía de los padres del duque, 
Francisca Ponce de León y Luis Ponce de León, señor de Villagar-
cía, no se ha encontrado al primo al que se refiere338. Por su parte, 
Celestino López identifica a esta religiosa con Isabel de Portugal339. 
335  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 122 y 
162-165.
336  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 245-247.
337  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 246.
338  Han sido consultadas las siguientes obras: CERDÁ Y RICO, Francisco. Varonía de los Ponces 
de Leon, Señores de Villagarcia, Marqueses de Zahara, y despues Duques de Arcos, conservada 
únicamente en la Casa de D. Francisco Joseph Pablo Ponce de Leon y de la Cueva,... vecino... de Xerez 
de la Frontera. Madrid: Impresor Antonio de Sancha, 1783; LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario
genealógico de los Reyes y Títulos de España. Dirigido a la Magestad del Rey Don Felipe Quarto 
nuestro señor. Compuesto por Alonso López de Haro, criado de su Magestad, y Ministro en su Real 
Consejo de las Órdenes. Madrid: Imprenta Real, 1622; CARRIAZO RUBIO, Juan Luis y LADERO
QUESADA, Miguel Ángel. La memoria del linaje: los Ponce de León y sus antepasados a fines de 
la Edad Media. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, 2002; CARRIAZO RUBIO, Juan Luis. Los 
testamentos de la Casa de Arcos (1374-1530). Sevilla: Diputación Provincial, Servicio de Archivo y
Publicaciones, 2004; GUTIÉRREZ NÚÑEZ, Francisco Javier. “Señores de Villagarcía de la Torre
(siglos XIII-XIX)” en Actas de las XIII Jornadas de Historia en Llerena. La representación popular. 
Historia y problemática actual y otros estudios sobre Extremadura. Llerena: Sociedad Extremeña de
Historia, 2013, pp. 255-272.
339  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, p. 24.

119



ROCÍO MOLINA FLORES 

Sin embargo, sabemos que se trata de un error por dos razones: en 
primer lugar, ésta nació en 1534340 y a sor Isabel de la Columna se 
la identifica como supriora por primera vez en 1533; por otro lado, 
entre nuestra documentación se ha encontrado la dote de la descen-
diente de Colón, fechada en 1548341. Por lo tanto, descartamos esta 
segunda teoría. Si nos centramos en lo que señalan las crónicas, la 
trayectoria de la religiosa podría apuntar a su descendencia de los 
Ponce de León, puesto que la encontramos en una ocasión como 
supriora y hasta en tres de priora, en períodos situados entre los años 
1533 y 1559342. Los datos sobre ella indican a la existencia de una 
gran piedad desde una edad temprana hasta la vejez, trasladándose 
a otros conventos como vicaria espiritual en ciertos períodos de su 
vida343. Las alabanzas del obispo de Monópoli en sus crónicas, bien 
nos podrían indicar que se tratase verdaderamente de una familiar de 
los duques de Arcos, como sucedía también en el caso de sor María 
de la Corona, en el que se relaciona directamente la santidad con la 
nobleza. De cualquier forma, la conexión entre el linaje y el conven-
to se puede observar en la bibliografía, a través de los testamentos 
de sus miembros, como en el de Beatriz Pacheco, que dedicó su 
vida a una labor religiosa extensa, como la dotación del Hospital de 
la Misericordia y la unión familiar con conventos como el de Santa 
Clara (Carmona). Su testamento da buena cuenta de ello, pues rea-
liza varias mandas a monasterios de Sevilla, Córdoba y Jerez. Entre 
los cenobios sevillanos, legaría 20.000 maravedís a Madre de Dios 
y a Santa Clara, que pide sean destinados a la compra de unas rentas 
para el mantenimiento de sus religiosas344.

En el caso de los Medina Sidonia, no se trata de descendien-
tes de la casa principal, sino de la rama menor que quedó dividida 
en Pedro de Guzmán, descendiente de Juan de Guzmán, III duque de 
Medina Sidonia (1466-1507) y Leonor de Guzmán y Zúñiga (1472-

340  GIL, Juan.  El exilio portugués en Sevilla: de los Braganza a Magallanes. Sevilla: Fundación 
Cajasol, 2009, p. 112.
341  AHPSe, PNS, leg. 44, s.f.; leg. 74, fol. 827r.
342  Véase Tablas 14 y 15.
343  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, pp. 246-247.
344  CARRIAZO RUBIO, Juan Luis. Los testamentos de la Casa de Arcos…, pp. 50-53.

120



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

1522)345. El matrimonio que formaron sus padres constituyó una de 
las grandes uniones de la nobleza titulada de la época. Pese a ansiar 
la herencia del título principal de la familia, le fue entregada la villa 
de Olivares, convirtiéndose así en el primer conde de la citada villa 
(1535), junto con otras propiedades. Por el deseo de alcanzar rique-
za y títulos, como los de su hermano, llevó a cabo estrategias de 
adquisiciones, como la de Castilleja de la Cuesta (1539). Su escala 
social se contemplaba ya a mediados del siglo XVI, con un elevado 
patrimonio económico, junto con la ocupación del puesto de alcaide 
de los alcázares y las atarazanas (1552)346. La posesión de tierras y 
propiedades era la base de estos señores, sin embargo, observamos 
cómo se combinaba con cargos municipales de relevancia y enlaces 
matrimoniales que extendían sus redes de influencia sobre el territo-
rio. Casaría con Francisca de Ribera (1539), viuda de Pedro de Ayala, 
conde de Fuensalida, de origen toledano y converso, según algunos 
autores347. De este matrimonio nacerían Leonor de Guzmán, María 
de Guzmán y Francisca de Ribera, que ingresaron como monjas en 
el convento de Madre de Dios en 1559348. Herrera García coincide 
en las dos últimas pero nombra a una hija llamada Teresa, en vez de 
a Leonor349. Su elevado nivel social se manifiesta en las dotes de las 
dos primeras, de 900 ducados respectivamente. La situación vivida 
con los Saavedra se repite, puesto que, como aparece en las crónicas, 
su tía habría ingresado con anterioridad en el convento, tratándose 
de sor María de la Cruz, distinguiéndola como hermana del conde 
de Olivares y tía del duque de Medina (†1595)350. Finalmente, el 
vínculo del conde Pedro de Guzmán con el convento queda reflejado 
en su escritura de fundación del mayorazgo de Olivares (1563), que 
345  MEDINA, Pedro de. Crónica de los muy excelentes duques de Medina Sidonia, condes de Niebla..., 
donde se contienen los hechos notables que en sus tiempos hicieron, dirigida a... doña Leonor 
Manrique..., S.l.: s.n., 1861, p. 330. LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario genealógico de los Reyes 
y Títulos de España…, pp. 56-65.
346   Información biográfica de Pedro de Guzmán extraída de HERRERA GARCÍA, Antonio. El siglo 
de Don Pedro de Guzmán: la Villa de Olivares, los Condes y el Condado en el siglo XVI. Sevilla: 
Diputación Provincial, 2003, pp. 37-58, y, del mismo autor, El estado de Olivares: origen, formación y 
desarrollo con los tres primeros condes (1535-1645). Sevilla: Diputación Provincial de Sevilla, 1990, 
pp. 41-69.
347  Ibíd., p. 45.
348  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, pp. 49-50.
349  HERRERA GARCÍA, Antonio. El estado de Olivares: origen, formación y desarrollo…, p. 80.
350  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 248.

121



ROCÍO MOLINA FLORES 

refiriéndose a los bienes de éste manda que: «(...) sea obligado de 
traer juntamente con las armas de Niño las mías de Ribera, y que, 
si así no lo hiciere, todo el tiempo que dejare de traerlas no goce de 
los frutos de mis bienes, sino que todo aquel tiempo lo haya y goce 
del usufructo dello el monasterio de la Madre de Dios de la ciudad 
de Sevilla»351. 

	 3.2.2. Nueva nobleza

	 La formación de una nueva nobleza en unas élites en constan-
te renovación, se vio favorecida por el descubrimiento de las Indias, 
que abrió nuevas puertas a la promoción social de ciertos linajes a 
través de la guerra, la consecución de tierras y el comercio. Proba-
blemente, de todos los grupos presentes en nuestro análisis, fueron 
los que alcanzaron un ascenso en todos los sentidos más fugaz y 
elevado. Nos referimos a linajes como los Colón y los Cortés, cuyas 
descendientes han dado fama a nuestro convento. El entronque de 
los primeros con una rama de la realeza portuguesa y sus relaciones 
con la alta-media nobleza sevillana harían que se relacionaran en 
un círculo que, probablemente, influenció en la elección de Madre 
de Dios para el ingreso de sus hijas. Por ello, la entrada de éstas se 
comienza a observar a partir de mediados del siglo XVI. A la sombra 
de una alta nobleza a la que querían pertenecer y, de hecho, a la que 
estaban accediendo por diversas vías, imitarían sus dinámicas cul-
turales-religiosas. Los frailes dominicos del convento de San Pablo 
ayudarían e intermediarían en el fomento de las relaciones de las 
familias con el convento, puesto que se trataba en muchas ocasiones 
de sus confesores y visitadores.

	 El establecimiento de la familia del duque de Braganza en 
Sevilla trajo consigo nuevos enlaces familiares, entre ellos el de su 
nieto, Jorge de Portugal (c. 1490-1543), que a la muerte de su padre 
(1503) heredó el cargo de alcaide de Andújar y de los alcázares y 
las atarazanas, y en 1529 se convirtió en conde de la recién adquiri-
da villa de Gelves352. Casó con Isabel de Colón, hija de Diego Co-
351  HERRERA GARCÍA, Antonio. El estado de Olivares: origen, formación y desarrollo…, p. 279.
352  HERRERA GARCÍA, Antonio. “La venta de la villa de Gelves a don Jorge de Portugal en 1527”. 

122



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

lón y María de Toledo y nieta de Cristóbal Colón. Nada menos que 
tres hijas del matrimonio ingresaron en Madre de Dios. La primera 
Isabel de Portugal en 1548, a la que ya hemos mencionado por ser 
confundida por Celestino López con sor Isabel de la Columna353. Fue 
dotada por su madre, la condesa de Gelves, ya que su padre falleció 
en 1543, con 600 ducados y con una renta de manutención de 15.000 
maravedís y 2 cahíces de trigo354. Si consideramos que nació en 
1534, cuando inició su noviciado contaba con 14 años de edad. Más 
adelante, le seguiría María de Portugal (sor María de la Concepción) 
en 1551, que nombró administradora de sus bienes a su hermana 
Felipa de Portugal y, por lo tanto, la encargada de dotarla con 1.000 
ducados y entregarle una renta de 30.000 maravedís anuales, cuan-
tía económica que extrajo de la parte legítima correspondiente de la 
renuncia de sus hermanos fray Antonio de Portugal y la mencionada 
Isabel355. Finalmente, Felipa de Portugal ingresó en la comunidad 
adoptando el nombre de sor Agustina de la Encarnación, en el pe-
ríodo entre 1551 y 1553, puesto que para ese año la encontramos 
junto a María aceptando el inventario y la herencia de sus padres356. 
Sin embargo, su hermano, Jorge de Portugal, las hizo renunciar a su 
favor (1559) a cambio de unas rentas de 20.000 maravedís anuales a 
cada una y 2.000 ducados de donación al cenobio357.

La vinculación del linaje con el convento, pese a no existir 
una manda dirigida a éste en el testamento del conde de Gelves, 
parece que venía de atrás, concretamente de su tía Isabel Enríquez, 
marquesa de Montemayor, con la que mantenía una estrecha rela-
ción358. En los conventos sevillanos se materializó la devoción de la 
portuguesa, puesto que realizó múltiples donaciones, especialmente 
se esforzó en la fundación de la comunidad de Santa Paula. Su vín-
culo con nuestro cenobio proviene de su relación con fray Jordán 

Archivo Hispalense, 1979, n. 189, vol. 62, p. 202. Los datos biográficos de Jorge de Portugal han sido 
extraídos de GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, pp. 67-126.
353  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, p. 24.
354  AHPSe, PNS, leg. 74, fol. 827r.
355  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.
356  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
357  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f.
358  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, p. 109.

123



ROCÍO MOLINA FLORES 

Villarino, profeso en San Pablo y su confesor, al que conocemos por 
ser visitador, vicario, procurador y conceder licencias a la comunidad 
de Madre de Dios, apareciendo en varios de nuestros documentos359. 
A la muerte de la marquesa (1526) lo nombraría albacea junto a su 
hermano, Francisco Rodríguez de Villarino, racionero de la catedral 
de Sevilla360. Asimismo, estableció como herederas universales a sus 
tres criadas, que fueron prácticamente su familia en la ciudad. Su 
especial unión con una de ellas, Catalina de Madureira, se comprue-
ba en la entrega de una significativa dote de 150.000 maravedís y 
del ajuar que poseía, compuesto por valiosos objetos devocionales 
(1524)361. En su testamento, se evidencia la espiritualidad heredada 
de su señora, puesto que se mandó enterrar en el convento de Santa 
Paula, además de legar cierta cantidad de maravedíes a su hermana, 
monja en Santa Clara de Oporto, a su hermano, fraile jerónimo en 
Portugal, a una religiosa de Santa Paula y a terciarias de la orden de 
San Francisco de Sevilla362. La lista de mandas espirituales se com-
pletaría con la venta de 4.000 maravedís de rentas al convento de 
Madre de Dios, con el que seguramente estableció una relación por 
la marquesa y su confesor363. Las prácticas piadosas se transmitían 
entre miembros de un mismo linaje o una misma casa, sin importar 
las fronteras entre reinos, puesto que se reprodujeron las mismas 
dinámicas en conventos portugueses y castellanos.

Los lazos familiares que unieron a esta nueva nobleza con 
los Enríquez de Ribera o los Zúñiga-Sotomayor fue parte de su pro-
moción social y su asentamiento en Sevilla. Alonso de Sotomayor 
(1484-1524), IV conde de Benalcázar, casó con Felipa de Melo, her-
mana del I conde de Gelves. Este último ejerció como tutor de Luis 
de Portugal, además de ser nombrado albacea en el testamento de 
fray Antonio de Sotomayor, ambos hijos del matrimonio. El herma-
no que heredó el título, convirtiéndose en V conde de Benalcázar, 
fue Francisco de Sotomayor, aunque su patrimonio y prestigio se 
vieron aún más aumentados con su enlace con una de las damas más 
359  Véase capítulo 2.
360  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, pp. 43 y 198-199.
361  Ibíd., pp. 157-160.
362  Ibíd., pp. 201-203.
363  AHPSe, PNS, leg. 2248, fol. 705r.

124



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

notables de la época, Teresa de Zúñiga (1502-1565), III duquesa de 
Béjar y Plasencia, II marquesa de Gibraleón y Ayamonte y IV conde-
sa de Bañares364. De esta manera, se vincularon a uno de los linajes 
de la alta nobleza castellana.

	 Las mismas dinámicas matrimoniales siguieron los Cortés, 
emparentando con esta casa a través del matrimonio del marqués 
del Valle de Oaxaca, Hernán Cortés (1485-1547) y Juana de Zúñi-
ga, sobrina de la duquesa Teresa (1528)365. La marquesa ejerció el 
patronato de la Capilla Mayor de la iglesia de Madre de Dios, lugar 
de sepultura familiar, donde fundó seis capellanías, dotadas con dos 
capellanes y servicio, en la que se dispuso el enterramiento de su 
descendiente, Catalina Cortés (1536-1565), a la que siguió su nuera, 
Ana de Arellano, esposa de Martín Cortés (1578), cuya hija había 
ingresado anteriormente como religiosa, también llamada Catalina, 
que adoptó el nombre de sor Catalina de Santo Domingo. Por último, 
con el fallecimiento de la propia Juana de Zúñiga se completaron 
los enterramientos (1583)366. En el testamento de la marquesa se ob-
serva la estima que profesaba a otra de sus hijas, Juana Cortés, y a 
sus nietos, frutos del matrimonio de ésta con Fernando Enríquez de 
Ribera, II duque de Alcalá de los Gazules, a los que nombró albaceas 
y patrones de tres capellanías de misas del convento, encargados de 
su sepultura y gran parte de sus bienes367. La relación de la casa de 
Alcalá con la comunidad se manifiesta desde la propia Catalina de 
Ribera (1447-1505), que como narramos en el capítulo de la fun-
dación de Madre de Dios, acudía de visita en compañía de la reina 
Isabel, según las crónicas. El sucesor del linaje, Fadrique Enríquez 
de Ribera (1476-1539), I marqués de Tarifa, otorgó a su muerte una 
renta de 12.000 maravedís para la dotación de una capellanía en el 
convento, para que se cantasen misas por su alma de lunes a sábado, 
además de otros 10.000 maravedís de donación368.
364  Todas las referencias genealógicas han sido extraídas de LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario 
genealógico de los Reyes y Títulos de España…, pp. 192-197 y 410-412, y GIL, Juan.  El exilio 
portugués en Sevilla…, pp. 487-496.
365  LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario genealógico de los Reyes y Títulos de España…, pp. 192-
197.
366  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, pp. 59-61.
367  Ibíd., pp. 84 y 88.
368   PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media…, p. 181.

125



ROCÍO MOLINA FLORES 

El involucramiento espiritual de la familia quedó constatado 
en la Sevilla del siglo XVI, siendo evidenciable en la fundación el 
Hospital de las Cinco Llagas, así como la relación con frailes como 
Domingo de Valtanás (1488-1567). Tras profesar en 1508, el domi-
nico iniciaría su trayectoria entre los conventos andaluces, convir-
tiéndose en profesor del Colegio de Santo Tomás de la ciudad (1521) 
y apenas un año después en rector, cuando se iniciaría su relación 
con Diego de Deza que se interrumpió por el fallecimiento de éste 
(1523)369. El cambio en su carrera se produjo en 1525, después del 
abandono de su colegiatura y el comienzo de su residencia en el mo-
nasterio de San Pablo. Fue entonces cuando inició su andadura como 
predicador y fundador de comunidades dominicas, conocido por el 
estrecho trato que mantuvo con la nobleza andaluza. Su labor expli-
ca, en parte, la proliferación de instituciones religiosas de la orden 
de los Predicadores por la región, fomentada por una época intrín-
secamente espiritual, que acogió el auge de dos vías. Por un lado, la 
existencia de una religiosidad íntima, siguiendo la línea mística, y al 
mismo tiempo, los defensores de la escolástica y predicación como 
medio para la expansión de la fe católica, no sólo en la Provincia Bé-
tica sino hasta las Indias. Posturas en ocasiones enfrentadas, aunque 
existieron dominicos que supieron combinar ambas. En este sentido, 
la labor realizada por Valtanás es constatable en la fundación e in-
tervención en diez conventos y la publicación de nueve obras espi-
rituales370. Su vínculo con la aristocracia le llevó a ser el protegido 
de Teresa de Zúñiga, la mencionada duquesa de Béjar, a aparecer en 
múltiples testamentos de la sociedad sevillana, incluido el del duque 
de Arcos, Rodrigo Ponce de León, y acabar su vida recluido en el 
monasterio de las Sagradas Llagas en Alcalá de los Gazules, fundado 
por mandato de Francisco Enríquez de Ribera, hermano del primer 
marqués de Tarifa371.

369  Los datos biográficos de fray Domingo de Valtanás han sido extraídos de HUERGA TERUELO, 
Álvaro. “El hombre” en VALTANAS MEJÍA, Domingo de. Apología sobre ciertas materias morales 
en que hay opinión y apología de la comunión frecuente (editado por Álvaro Huerga Teruelo y Pedro 
Sainz Rodríguez). Barcelona: Juan Flors, 1963, pp. 3-39. 
370  Ibíd., pp. 10-17, y, del mismo autor, “La obra”, pp. 41-69.
371  Aparte del mencionado capítulo de Huerga, véase ROJO VEGA, Anastasio. Documentos sobre los 
seis primeros Duques de Béjar. Valladolid: Universidad de Valladolid, 2008, pp. 85-110; CARRIAZO 
RUBIO, Juan Luis. Los testamentos de la Casa de Arcos…, pp. 302-303, 315-316 y 319; PÉREZ 
GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, pp. 143-147.

126



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

3.2.3. Oligarquía urbana

Al igual que la media nobleza, la oligarquía sevillana372 tuvo 
presencia en el convento desde su fundación, de hecho la comunidad 
estuvo formada en un principio por descendientes de este grupo, los 
propios Esquivel, y conforme avanza el siglo XVI, se va observan-
do la entrada de religiosas de mayor nivel socioeconómico. Su pre-
sencia se mantuvo durante todo nuestro período cronológico, siendo 
el origen más común entre las monjas. Además, encontraremos que 
las raíces conversas de estas familias son abundantes, puesto que 
en busca de su integración y ascenso social, ocuparon la mayoría 
de los cargos del gobierno municipal, sobre todo si nos referimos a 
los veinticuatros sevillanos que fueron los más hábiles en evitar a la 
Inquisición373.

En primer lugar, nos ocuparemos de las religiosas de mayor 
antigüedad en el cenobio, entre las que se encuentran Doña Cata-
lina (sor Perpetua), sor Rufina de Santa María y Juana Dorta (sor 
Tecla de Santa Cruz). Aparecen en documentos que hacen mención 
al contenido de su dote pero no al año de entrega de ésta, aunque 
sabemos que su ingreso tuvo lugar antes de 1502374. No se ha podi-
do rastrear sus linajes por la escasez de datos que tenemos de ellas: 
de la primera apenas conocemos que su hermano fue Diego Ortiz, 
posiblemente del linaje de los Ortiz sevillanos de larga tradición en 
la ciudad375, mientras que la segunda es hija del licenciado Johan del 
Consistorio, del que no tenemos más información. Bien es cierto que 
la imposición del doña que atribuyen a Catalina puede ser un signo 
de un nivel social importante aunque en ocasiones era utilizado, pre-
372  Véase SORIA MESA, Enrique. “Los estudios sobre las oligarquías municipales en la Castilla 
Moderna. Un balance en claroscuro”. Manuscrits: Revista d’història Moderna, 2000, n. 18, pp. 185-
197. Véase también, del mismo autor, “Las oligarquías de señorío en la Andalucía moderna: estado de 
la cuestión y líneas de investigación” en PEREIRA IGLESIAS, José Luis, BERNARDO ARES, José
Manuel de y GONZÁLEZ BELTRÁN, Jesús Manuel, eds. V Reunión Científica Asociación Española
de Historia Moderna. Cádiz: Universidad de Cádiz, 1999, vol. 2, pp. 637-644.
373  MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del establecimiento de la Inquisición entre 
los miembros conversos del concejo de Sevilla”. eHumanista: Conversos, 2022, n. 10, p. 66.
374  PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media…, pp. 178-
179; MIURA ANDRADES, José María. Las órdenes mendicantes en el Reino de Sevilla durante la 
Baja Edad Media…, pp. 1.057-1.058.
375  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. II, pp. 396-397.

127



ROCÍO MOLINA FLORES 

cisamente, para ocultar una procedencia sospechosa376. Las dotes de 
las dos primeras no nos aportan información económica de relevan-
cia, puesto que se trata de rentas sobre unas casas y se mencionan de 
paso en las escrituras377. Pero debemos destacar que formaban parte 
del grupo de religiosas diputadas de la comunidad, lo que significa 
que tuvieron cierta importancia dentro de ésta. Por su parte, Juana 
Dorta era hija de Alonso Dorta e Isabel Rodríguez, apellidos rela-
cionados con un pasado judío, que fallecieron antes de 1506, mismo 
año que la religiosa renunció a su parte de la legítima378. No dispone-
mos de mucha más información acerca de ésta, sólo que nos aparece 
como religiosa diputada en 1518379. Sus hermanos eran Mayor Dorta, 
mujer de Fernando Martínez de Cádiz, Alonso Dorta, Catalina Dorta 
e Inés Dorta. A ésta última la encontramos realizando un negocio de 
arrendamiento con el convento en 1525380.

	 Como casos algo más excepcionales, encontramos a religio-
sas cuyos familiares pertenecían al estamento eclesiástico. Casandra 
Vázquez ingresó con nueve años (1502) llevando consigo una dote 
de 50.000 maravedís aportada su padre, el canónigo y arcediano de 
la catedral de Sevilla Diego López de Cortegana, además de capellán 
de la reina Isabel, fiscal y secretario de la Inquisición381. Precisa-
mente, formó su patrimonio a base de las confiscaciones de bienes 
a los judíos, pese a que él emparentó con ellos. Se suele destacar su 
papel como traductor y escritor de algunas obras, como la Querella 
de la Paz de Erasmo382. Aunque también lo podemos encontrar como 
mercader de terciopelo, es decir, un personaje de la época que buscó 
el ascenso social, político, religioso y económico por todas las vías 
posibles. Reconoció como hija natural a Casandra Vázquez, a la que 

376  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 288-289.
377  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1451r; leg. 2239, fol. 1604r. 
378  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 580.
379  AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 709r, 751r.
380  AHPSe, PNS, leg. 2249, fol. 121r.
381  GIL FERNÁNDEZ, Juan. “Apuleyo en la Sevilla renacentista”. Habis, 1992, n. 23, 1992, pp. 297-
298; PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media…, p. 179.
382  Véase ESCOBAR BORREGO, Francisco Javier, DÍEZ REBOSO, Samuel y RIVERO GARCÍA, 
Luis (eds.). La metamorfosis de un inquisidor: el humanista Diego López de Cortegana (1455-1524). 
Huelva: Universidad de Huelva, 2013.

128



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

se dice ingresó por su devoción a la Virgen María383, aunque bien 
pude ser una forma del canónigo de desvincularse de su crianza y 
de tener que dotarla para un matrimonio. Por otro lado, encontramos 
el ejemplo de sor Magdalena, de la que conocemos su entrada en el 
cenobio gracias a un negocio de permuta de sus bienes dotacionales, 
una dehesa en Jerez de la Frontera, cuyo marido fue Pedro de Valde-
llamas, fraile profeso del monasterio de San Pablo (1519)384.

Junto a éstas, otra de las monjas que encontramos desde un 
período temprano en la comunidad fue Beatriz de Mendoza (sor 
María la pobre), hija de Juan Fernández de Mendoza y Leonor de 
Tous385. Su padre participó en la guerra de las Alpujarras y fue va-
sallo de los Reyes Católicos en 1550. La presencia de los Mendoza 
en Sevilla se constata desde antes del repartimiento. Sin embargo, 
su poder decayó a principios del siglo XVI e intentaron recuperarlo 
entroncando con otros linajes y detentando privilegios en sus ca-
rreras políticas, eclesiásticas y militares386. Por otro lado, los Tous 
deben su asentamiento en Sevilla a las mercedes entregadas por los 
monarcas, que consolidaron con la unión con otros apellidos habi-
tuales del gobierno municipal, como en el presente matrimonio387. 
La trayectoria conventual de Beatriz de Mendoza parece positiva, 
puesto que Sánchez Saus destaca que fue priora varias veces. En 
nuestra documentación nos aparece que ocupó el puesto entre 1521 
y 1523388. Desconocemos si lo ejerció en otras ocasiones, aunque 
todo apunta a que sería en un período cronológico anterior, ya que no 
vuelve a aparecer en ningún cargo de poder. Por lo tanto, su entrada 
en el convento tuvo lugar, probablemente, en el período fundacional.

La presencia oligárquica en el convento se sigue observando 
con anterioridad a la segunda década del Quinientos. Rodrigo de Cea 
383  GIL FERNÁNDEZ, Juan. “Apuleyo en la Sevilla renacentista”, ob. cit., p. 302; PÉREZ 
GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media…, p. 179.
384  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1448r.
385  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 192.
386  Ibíd., pp. 195-196.
387  Ibíd., pp. 312-313.
388  AHPSe, PNS, leg. 2235; leg. 2236; leg. 2239, fols. 1604r, 1607r; leg. 2241, fols. 2171r, 2172v, 
3710v; leg. 3250, fol. 357; leg. 2242, fol. 76r, 607v, 612r, 628r, 631r; leg. 2243, fols. 1076v, 1102v, 
1104r.

129



ROCÍO MOLINA FLORES 

e Isabel de Sotomayor ingresaron a su hija, Marina de Todos Santos, 
antes de 1517389. En dicho año, su madre mandó en su testamento en-
terrarse en Madre de Dios y, además, nombró albacea a fray Jordán 
de Villarino, figura de especial relevancia para el convento, como se 
ha observado en el caso de la marquesa de Montemayor390. Su padre 
murió en 1541, dejando como herederos a Marina y a sus nietos. La 
procedencia conversa de la familia es significativa, al igual que en 
las hermanas, doña Isabel Sánchez de Zumeta y doña Ana de Esqui-
vel. La primera ingresó en 1519, renunciando a su parte legítima de 
la herencia a favor de sus hermanos. La madre de ambas fue María 
Sánchez de Zumeta, cuyo hermano era Juan Sánchez de Zumeta, 
criado de Fadrique Enríquez de Ribera y marido de Mayor de Esqui-
vel391. La vinculación de estos linajes, que desempeñaban cargos en 
el gobierno municipal pero al mismo tiempo estaban al servicio de la 
alta nobleza sevillana, era común, y se evidencia en un gran número 
de familias, como en estos dos ejemplos. La entrada de sus hijas en 
los conventos pretendía seguir la estela de esa nobleza, al igual que 
con los enterramientos en ellos, como se observa en Isabel de Soto-
mayor.

La familia de los Castellanos estuvo vinculada a los domini-
cos y dominicas de la ciudad desde finales del siglo XV. El jurado 
Pedro de Castellanos (†1491) y Antona Rodríguez de Sedano fue-
ron los padres de Isabel de Castellanos (sor Cecilia de Santo Do-
mingo), priora del convento en 1518, año de su muerte392. Tenemos 
indicios de que Pedro de Castellanos podría tratarse del padre del 
escribano público Francisco de Castellanos, puesto que lo identifi-
can como jurado del concejo hispalense en esos años393. En cualquier 
caso, la trayectoria de la familia estuvo entrelazada con el convento 
a través de Ana de Castellanos (sor Ana de Santa María), de la que 
tenemos constancia en la comunidad desde 1522394. La influencia 
389  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 494.
390  Ibíd. Véase capítulo 2, apartado “Mayordomía”.
391  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. V…, pp. 505-506.
392  AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 751r.
393  ROJAS GARCÍA, Reyes. “Una escribanía pública sevillana: Francisco de Castellanos (1512-
1533)”. Estudis històrics i documents dels arxius de protocols, 2008, n. 26, p. 196.
394   AHPSe, PNS, leg. 2240, s.f. Además, Francisco de Castellanos también ejerció como escribano 

130



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

que ejerció Ana Rodríguez de Castellanos en su vocación espiritual 
es indudable, puesto que fue la priora de las terciarias dominicas 
de la ciudad395, grupo al que también perteneció su nieta, Ana de 
Santo Domingo, hija de Pedro de Castellanos (primo del escribano 
Francisco)396. Éste último se enterró en el monasterio dominico de 
San Pablo junto con su mujer, al que entregó una reliquia de la Vera 
Cruz397. La integración del linaje de los Castellanos en las institucio-
nes civiles y religiosas de Sevilla, pese a su procedencia conversa, es 
uno de los mayores ejemplos de ascenso social, llevando a Francisco 
de Castellanos a ocupar cargos en el gobierno municipal, como el 
de mayordomo del cabildo de escribanos públicos (1520-1523) o 
el de Padre Mayor del Hospital de la Santa Misericordia (1520)398. 
La unión familiar, estudiada en los conversos, les ayudaba a la as-
censión y al ocultamiento como grupo, así como la residencia en el 
convento de tías, sobrinas y primas, como en el caso de nuestras dos 
religiosas399.

	 Dinámicas similares encontramos en otra de las ramas prin-
cipales del concejo sevillano, hablamos de los Ortiz, concretamente 
de la descendencia que surgió de su unión con los Zúñiga, momento 
de su despegue social, a partir del siglo XV400. Al igual que en el 
caso anterior, la relación de éstos con los dominicos fue estrecha y 
consolidada, puesto que muchos de sus descendientes fueron frailes 
del monasterio de San Pablo, lugar de entierro del linaje desde el 
siglo XIII401. Íñigo Ortiz de Zúñiga, hijo de Alfonso Ortiz (†1479) 
y Mencía de Stúñiga, tenía a dos de sus hijas en Madre de Dios 
que descendían de sus dos matrimonios402. La primera de ellas era 
doña Mencía de Zúñiga (sor Apolonia de San Juan Bautista), hija de 
del convento, puesto que 8 de nuestros documentos pertenecen a su oficio. AHPSe, PNS, leg. 3221, 
fol. 154r; leg. 3241, fols. 299r, 709r, 751r; leg. 3250, fol. 357r; leg. 3269, fol. 450v; leg. 3309, s.f.; leg. 
3373, fol. 634.
395  AHPSe, PNS, leg. 3251, fol. 116. GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 470; 
PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales de la Edad Media…, pp. 108-110.
396  AHPSe, PNS, leg. 3251, fol. 116. GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 470.
397  Ibíd. 
398  ROJAS GARCÍA, Reyes. “Una escribanía pública sevillana…”, pp. 196 y 207.
399  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, p. 165.
400  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 221, y T. II, p. 396.
401  Ibíd.
402  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 216, y T. II, pp. 396-397.

131



ROCÍO MOLINA FLORES 

Beatriz Maldonado403. El hermano de la joven, Francisco de Zúñiga, 
entregó unas casas en la collación del Salvador como parte de su 
dote en 1522404. La encontramos como religiosa diputada entre 1530 
y 1557405. Por otro lado, del ingreso de Francisca de Alfaro, hija de 
su segunda esposa Francisca de Alfaro, se encargó su tío, Fernando 
Ortiz de Zúñiga, que se nombra en el documento como tutor de todos 
los descendientes de su hermano y por ello deposita unos bienes de 
Íñigo para la dotación de su sobrina (1526)406. Su valor ascendía a 
39.000 maravedís, por lo que no se trató de una dote muy cuantiosa. 
Observamos cómo, siguiendo las dinámicas de la época, el padre de 
ambas casaría con mujeres de apellidos, Maldonado y Alfaro, que 
procedían de otras ciudades y se asentaron en Sevilla bajo el ampa-
ro de los Medina Sidonia y de los Reyes Católicos con el objetivo 
de ascender en el gobierno municipal y en órdenes militares y reli-
giosas407. En este sentido, los Maldonado tuvieron más proyección 
gracias a la figura del veinticuatro Melchor Maldonado, padre de 
Beatriz y servidor de los Reyes Católicos, enviado al segundo viaje 
colombino (1493)408. Su hijo, Juan de Gallegos se casó con Leonor 
de Saavedra, hija de Fernán Arias de Saavedra, señor de El Viso y 
el Castellar, emparentando con esta casa ya mencionada409. Las es-
trategias matrimoniales que llevó a cabo Melchor con sus hijos les 
aportó una importante mejora, puesto que su progenitor pudo fundar 
mayorazgo en 1539410. Ambos linajes están vinculados con un pasa-
do converso, algo que se puede entrever por su trayectoria política y 
social en la ciudad411.

403  Sánchez Saus la identifica como Isabel Maldonado. Sin embargo, en nuestro documento de 
archivo aparece como Beatriz Maldonado. AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 719r. SÁNCHEZ SAUS, 
Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 216, y T. II, pp. 396-397.
404  AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 719r. 
405  Véase Tabla 15. 
406  AHPSe, PNS, leg. 2251, fols. 755r, 768r. 
407  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, pp. 35 y 151.
408  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. IV…, pp. 390, 392. ARGOTE DE MOLINA, 
GONZALO. Nobleza de Andalucia que dedicó al Rey Don Felipe II Gonzalo Argote de Molina. 
Sevilla: Impresor Fernando Díaz, 1588, fol. 227r.
409  Ibíd.; SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 151, y T. II, p. 409.
410  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 151.
411  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 220, y IV, p. 390 y 392.

132



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Los apellidos que ascendieron gracias a las relaciones que 
entablaron con linajes relevantes asentados en Sevilla fueron abun-
dantes. Unos vínculos que se reflejan dentro de los conventos, puesto 
que estas familias reprodujeron las dinámicas sociales y espirituales 
de sus señores, ingresando a sus hijas en estas comunidades reli-
giosas. Los Medina Nuncibay fueron un buen ejemplo de ello, una 
rama de los Medina que se acogieron al servicio de los poderosos 
Guzmanes. De esta manera, Francisco de Medina Nuncibay (†1532) 
alcanzó cargos de gobierno como el de veinticuatro de Sevilla y al-
caide de Melilla y Cazaza, ambos territorios pertenecientes al duca-
do de Medina Sidonia412. Su matrimonio con Lucrecia de Castro, de 
origen noble aragonés413 según Ortiz de Zúñiga, le emparentó con 
los vizcondes de Évol, Francisco Galcerán de Castro y Leonor de 
Castro, padres de su esposa414. Sin embargo, también apunta que el 
padre de ésta pudiese ser don Luis de Castro y Aragón415. Fue la hija 
de ambos, Leonor de Castro, la que ingresó como religiosa en Ma-
dre de Dios, siguiendo el camino de las descendientes de la nobleza 
sevillana y a la relación de su padre con los dominicos, ya que éste 
fue enterrado en la capilla familiar de Santa María de las Fiebres 
(1532)416.

Un ejemplo similar encontramos en la entrada en el convento 
de Ana de Cárdenas, hija de Antonio de Cárdenas y Luisa de Porras 
(1548). La dotación de ésta corrió a cargo de Isabel de Colón, conde-
sa de Gelves, señal de que la relación entre las familias debió de ser 
412  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, pp. 174-175, y T. II, pp. 386-387; 
GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. IV…, pp. 432 y 438-439; y ORTIZ DE ZÚÑIGA, 
DIEGO. Discurso genealógico de los Ortizes de Sevilla. Cádiz, 1670, fols. 181r-182r. Véase también 
LADERO QUESADA, Miguel Ángel.  Guzmán: la casa ducal de Medina Sidonia en Sevilla y su 
reino (1282-1521). Madrid: Dykinson, 2015; SALAS ALMELA, Luis. Medina Sidonia: el poder de 
la aristocracia, 1580-1670. Madrid: Marcial Pons Historia, 2008; MEDINA, Pedro de. Crónica de los 
muy excelentes duques de Medina Sidonia, condes de Niebla…, S.l.: s.n., 1861.
413  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, pp. 174-175.
414  ORTIZ DE ZÚÑIGA, DIEGO. Discurso genealógico de los Ortizes de Sevilla…, fols. 181r-182r.
415  Por su parte, el VI barón de Valdeolivos, en su Genealogía de los Castro-Pinós, ricos hombres de 
Aragón, señala que era hija de los vizcondes de Évol y que casó con Francisco de Medina Nuncibay. 
Sin embargo, apunta a que ésta se llamaba Encarnación Castro-Pinós y Castro-Pinós. FERNÁNDEZ-
XESTA Y VÁZQUEZ, Ernesto. “La genealogía de los Castro Pinós, ricos-hombres de Aragón, del 
Barón de Valdeolivos”. Anales de la Real Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, 2005-
2006, n. 9, p. 445.
416  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 174.

133



ROCÍO MOLINA FLORES 

estrecha, puesto que ingresó junto a su hija, Isabel de Portugal, como 
se muestra en el documento dotacional conjunto y en el que, además, 
suministra una manutención vitalicia a cada una417. La trayectoria de 
Antonio de Cárdenas así lo confirma, ya que lo encontramos como 
criado, mayordomo (1525), teniente, alcaide de Gelves (1528) y al-
bacea de Jorge de Portugal, y culminaría con el cargo de alcaide de 
los alcázares y atarazanas (1543-1553)418. Además de contar con la 
habitual veinticuatría419. Los años de Cárdenas al servicio del conde 
parece que dieron sus frutos, ya que resulta significativo que ambas 
ingresen juntas y además, reciban la misma cuantiosa dote de 600 
ducados, junto con unas rentas de 15.000 maravedís y 2 cahíces de 
trigo. A la muerte de don Jorge (1543), le recompensó por su labor de 
más de 30 años con 100.000 maravedís420. Sólo con estos datos eco-
nómicos nos hacemos idea del nivel adquisitivo y político que logró 
la familia Cárdenas, que no terminó con el fallecimiento del conde, 
pues Isabel le siguió otorgando privilegios421. La descendencia con-
versa se observa tanto en Cárdenas, hijo de Pedro de Cárdenas y 
Guiomar Palomino, vecinos de Andújar, como en su mujer, Luisa de 
Porras, descendiente del jurado Fernando Ruiz de Porras (†1519) e 
Isabel Fernández422, demostrándose en sus carreras políticas y socia-
les.

Sin duda alguna, uno de los linajes más relevantes de este 
grupo, refiriéndonos a su fulgurante ascenso, fue el de los Céspedes. 
La relación de esta familia con el convento Madre de Dios es una de 
las más extensas de toda nuestra sociología. La rama que se asentó 
definitivamente en Sevilla procedía de Extremadura y estaba muy 
vinculada a la Orden de Santiago, aunque su despegue social no tuvo 
lugar hasta época Moderna, con los hijos del caballero Juan de Cés-
pedes y Olalla Rodríguez: Pedro y Alonso de Céspedes423. Destaca-
417  AHPSe, PNS, leg. 74, fols. 827r, 832r. 
418  GIL, Juan.  El exilio portugués en Sevilla…, pp. 68-117 y 207-208; FERNÁNDEZ CHAVES, 
Manuel Francisco. Política y administración del abastecimiento de agua en Sevilla durante la Edad 
Moderna. Sevilla: Diputación de Sevilla, Servicio de Archivos y Publicaciones, 2012, pp. 118-122.
419  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 430.
420  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, pp. 112-113.
421  Ibíd., p. 114. 
422  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 430.
423  RAMÍREZ DE GUZMÁN, Juan. Libro de algunos ricoshombres y caballeros hijosdalgo que se 

134



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ron por sus trayectorias políticas y militares pero también por idear 
hábiles matrimonios que les permitieron cosechar un importante pa-
trimonio y codearse con la aristocracia sevillana. El más reseñable 
de los hermanos es Alonso que ejerció de licenciado, juez de grados 
(1492), combatiente en las Alpujarras (1500), jurado en Santa María 
la Blanca (1519), diputado de la Junta de la Rambla (1521), veinti-
cuatro y procurador en las Cortes de Toledo (1525)424. Por no hablar 
de la compra de propiedades territoriales en Molinos, Aznalcázar 
y Villafranca de las Marismas, esta última comprada a los Medina 
Sidonia, pagando 450 ducados425, en total gastó más del millón de 
maravedíes426. Para hacernos idea de su escala social y económica, lo 
encontramos como prestamista de Jorge de Portugal, el mencionado 
conde de Gelves, en 1523, cuando éste compró Olivares427. Pedro de 
Céspedes no tuvo tanto éxito como su hermano, aunque será su hijo, 
Gonzalo de Céspedes, quien por fin consiga un título para el linaje: 
hablamos del señorío de Carrión, que lo adquirió por 3 millones de 
maravedís en 1576428. Este es el mayor ejemplo de un matrimonio 
bien avenido, puesto que Gonzalo, en realidad, era el segundón de 
la familia pero gracias al enlace con Inés de Nebreda, hija de uno 
de los mercaderes burgaleses más importantes de Sevilla, Alonso de 
Nebreda, conseguiría un gran patrimonio económico429. Pues bien, 

hallaron en la conquista de la muy noble y muy leal ciudad de Sevilla y fueron heredados en ella 
por el rey Don Alonso el Sabio y relación de sus linajes y descendencias, Sevilla, 1652 (editado por 
Juan Cartaya Baños y Enrique Soria Mesa). Ronda: Real Maestranza de Caballería de Ronda, 2015, 
pp. 202-203; ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Posteridad ilvstre, y generosamente dilatada de Joan de 
Cespedes Trece, y Comendador de Monasterio en el Orden de Santiago, en las civdades, de Sevilla... 
ilustrada con las noticias de Don Iñigo Antonio de Arguello. Sevilla: Tomé de Dios Miranda, 1673, pp. 
20-22; GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, pp. 509-511; y SÁNCHEZ SAUS,
Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 86.
424  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 86.
425  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, p. 99.
426  SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, p. 86.
427  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, p. 106.
428  INFANTE GALÁN, Juan. Los Céspedes y su Señorío de Carrión, 1253-1874. Sevilla: Diputación
Provincial de Sevilla, 1970, pp. 31-34, 56.
429  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “La trayectoria histórica de la comunidad mercantil burgalesa en
la Sevilla moderna: acceso social y mutación económica. El caso del mercader Alonso Nebreda”
en IGLESIAS RODRÍGUEZ, Juan José, GARCÍA BERNAL, José Jaime y DÍAZ BLANCO, José
Manuel, coords. Andalucía en el mundo atlántico moderno: ciudades y redes. Madrid: Sílex, 2018,
p. 175. Véase, del mismo autor, “Los negocios de Alonso de Nebreda, mercader burgalés de Sevilla:
la expansión del eje económico Flandes-Castilla-Florencia hacia las Indias en la primera mitad del
siglo XVI” en PÉREZ GARCÍA, Rafael M., FERNÁNDEZ CHAVES, Manuel F. y PÉREZ, Béatrice,

135



ROCÍO MOLINA FLORES 

Constanza de Céspedes, hermana de ambos, ingresó como religiosa 
en el convento de Madre de Dios430. Desconocemos en qué año pero 
debió ser con anterioridad a la muerte de Pedro (†1528), puesto que 
éste mandó que le enterrasen en él, donde instituyó media capella-
nía y nombró patrono a su hijo Gonzalo. Al igual que la esposa de 
Alonso de Céspedes, Juana de Cárdenas, como estableció en su tes-
tamento (1536)431. Era hija de Juan de Guzmán «el Urraco» y nieta 
de Alonso de Cárdenas, maestre de Santiago. Precisamente, fue la 
relación con los Cárdenas, sobre todo con éste último, lo que les per-
mitió introducirse exitosamente tanto en la Orden de Santiago como 
en Sevilla432. El matrimonio de Alonso con la hija del maestre tuvo 
ese propósito y fue la base de su despegue social. Su vínculo con el 
cenobio también se vería reforzado por la localización de sus casas 
principales, puesto que se encontraban junto a él433. De su descen-
dencia, pasada la mitad del siglo XVI, ingresarían dos religiosas en 
la comunidad, hijas de Alonso de Cárdenas y Ana de la Barrera (se 
casaron en 1552), ésta última perteneciente a una familia conversa 
adinerada434. Sin embargo, parece que no existe un consenso en las 
crónicas acerca de sus identidades. Según Ortiz de Zúñiga, se trataba 
de doña Juana y doña Elvira de Guzmán435, mientras que Ramírez 
de Guzmán, las nombra como doña Elvira de Cárdenas (señala que 
fue priora) y doña Leonor de Cárdenas436. La confusión generada en 
las obras genealógicas de la época se corresponde en ocasiones con 
la intención de ocultar un pasado converso437. Por su parte, Juan Gil 

coords. Mercaderes y redes mercantiles en la Península Ibérica. Siglos XV-XVIII. Sevilla: Universidad 
de Sevilla, 2019, pp. 263-302.
430  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 512.
431  Ibíd., p. 432.
432  Véase MARTÍNEZ SAN PEDRO, María Desamparados y GARCÍA PARDO, Manuela. “La 
familia Cárdenas y la Orden de Santiago” en IZQUIERDO BENITO, Ricardo y RUIZ GÓMEZ, 
Francisco, coords. Las órdenes militares en la Península Ibérica. Cuenca: Universidad de Castilla-La 
Mancha, 2000, vol. 1, pp. 739-754.
433  PERAZA, Luis de. Historia de Sevilla. Sevilla, 1530 (editado por Francisco Morales Padrón). 
Sevilla: Artes Gráficas Salesianas, 1979, p. 60. Creo que éstas son las casas que posteriormente 
vendería al duque Pedro Girón por 10.000 ducados, a la muerte de Alonso (1537). GIL, Juan. Los 
conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 511.
434  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, pp. 327 y 511; PÉREZ GARCÍA, Rafael 
M. “La trayectoria histórica de la comunidad mercantil burgalesa…”, p. 175.
435  ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Posteridad ilvstre, y generosamente dilatada…, p. 21.
436  RAMÍREZ DE GUZMÁN, Juan. Libro de algunos ricoshombres…, p. 204.
437  SORIA MESA, Enrique. “En los límites de la herencia inmaterial. La usurpación de apellidos en la 

136



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

apunta a que eran Leonor de Cárdenas y Elvira de Guzmán, mientras 
que otra tercera hermana, llamada Juana de Cárdenas, fue monja en 
el convento de San Leandro438. En cualquier caso, la vinculación de 
los Céspedes con Madre de Dios es evidente, tanto por la entrada de 
familiares como por sus enterramientos y capellanías.

La entrada de religiosas del grupo oligárquico continuó du-
rante el siglo XVI. La escritura de reconocimiento de la herencia de 
sor Felipa de la Magdalena nos aporta datos sobre su presencia en la 
comunidad. Su hermana, María de la Cueva, le entregó la herencia 
que le correspondía a la muerte de su padre, el doctor Juan Núñez 
de la Cueva, de 115.000 maravedís (1553)439. Sin embargo, sabemos 
que ingresaría con anterioridad, pues ejerció como religiosa diputa-
da desde 1537440. El matrimonio de su padre con Aldonza Melgarejo 
y el de su hermana con el licenciado Juan de la Fuente denota las 
alianzas que surgían entre los diferentes linajes de la oligarquía ur-
bana441.

Por otro lado, Juana de Zúñiga y Leonor de Zúñiga pasaron 
a formar parte de la comunidad en 1551442. Eran hijas del doctor 
Gonzalo de Zúñiga y de Ana de Villalobos, que, según López de 
Haro, estaba emparentada con los Osorio, marqueses de Astorga443. 
Descendía de Juan de Villalobos Correa e Isabel Felipe, al igual que 
su hermano, Simón de Villalobos. Cada hermana llevó consigo una 
dote de 300 ducados, lo que evidencia el nivel económico de la fa-
milia444.

España moderna como estrategia de ascenso social” en FORTEA PÉREZ, José Ignacio et al., coords. 
Monarquías en conflicto. Linajes y noblezas en la articulación de la Monarquía Hispánica. Madrid: 
Fundación Española de Historia Moderna, 2020, pp. 286-287; RÁBADE OBRADÓ, María del Pilar. 
“La invención como necesidad: genealogía y judeoconversos”. En la España medieval, 2006, nº extra 
1, pp. 186-191.
438  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 328.
439  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
440  Véase Tabla 15.
441  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, p. 555.
442  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.
443  LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario genealógico de los Reyes y Títulos de España…, p. 300.
444  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.

137



ROCÍO MOLINA FLORES 

Para finalizar con este grupo, un ejemplo conveniente de en-
tronque entre linajes oligárquicos y media nobleza lo representa la 
familia de la siguiente religiosa, doña Inés de Guzmán (sor Inés de la 
Encarnación). Sus progenitores fueron Alvar Pérez de Esquivel y Al-
donza de Portocarrero. La veinticuatría de su padre no nos sorprende 
si tenemos en cuenta sus apellidos445. Su hermana era Catalina de 
Esquivel, esposa de Fernán Arias, señor de El Viso y el Castellar, al 
que traemos a colación de nuevo. Por lo tanto, las hijas del citado 
matrimonio, que habían ingresado con anterioridad, eran primas de 
Inés, constatando de nuevo la presencia de miembros de una misma 
familia en el convento. Por su parte, su madre descendía de Martín 
Hontañón de Angulo, alguacil de la Inquisición, y Luisa Portocarre-
ro446, que fueron enterrados en la iglesia de nuestro convento447. En-
tre sus hermanos destacaría fray Domingo de Guzmán, un dominico 
penitenciado en 1563, aunque no es seguro su parentesco. El nivel 
económico de los padres de la religiosa debió de ser elevado porque 
aportaron 400 ducados para su dote, además de 6.000 maravedís de 
manutención, una vez falleciese su madre, y una esclava para su ser-
vicio (1553)448.

3.2.4. Conversos

Las instituciones religiosas no se libraron de la entrada de 
conversos, que siguieron la estela de la nobleza titulada. En el con-
vento de Madre de Dios resuenan apellidos que han sido identifica-
dos ampliamente como conversos en los estudios de Sánchez Saus 
y Juan Gil. Nos referimos a los tan conocidos Esquivel, Melgare-
jo, Maldonado, Barrera, etc. La comunidad poseía un significativo 
porcentaje de monjas con raíces conversas de familias asentadas en 
Sevilla desde la Edad Media. En el anterior apartado referente a la 
oligarquía urbana, ya hemos observado exitosos ejemplos de ello, 
como en el caso de los Medina Nuncibay, los Cárdenas, los Céspe-
445  GIL, Juan.  Los conversos y la Inquisición sevillana. IV…, pp. 32-33; SÁNCHEZ SAUS, 
Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. II, p. 371.
446  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, pp. 257-258 y 262, y IV, p. 32.
447  LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón…, p. 50.
448  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.

138



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

des y los Castellanos. Sus fulgurantes carreras políticas, sociales, 
eclesiásticas y económicas así lo demuestran. Nos dedicaremos a 
una familia en particular, por tratarse de un objeto de estudio idóneo 
en la materia.

Nos referimos a los descendientes de Antonio González de 
Almonte, alcaide del duque de Medina Sidonia. Sus padres fueron 
Juan Jiménez e Isabel González, condenada por la Inquisición. En 
un principio, su hijo corrió mejor suerte, puesto que lo encontramos 
como escribano de cámara del rey, su notario público y secretario del 
mencionado duque en un documento de 1446449. Incluso, ocupando 
la alcaidía de Alpízar450. Como consecuencia de una primera acusa-
ción, ya aparece como reconciliado en 1494, de la que se libró gra-
cias a la protección de su señor y a los 12.000 maravedís que entre-
gó451. La práctica de huir a señoríos o territorios cercanos fue común 
entre los conversos sevillanos, sobre todo a Sanlúcar de Barrameda, 
centro neurálgico de los Guzmanes452. De hecho, los Almonte fue-
ron uno de los linajes conocidos por ello453. El recibimiento de esta 
población conversa se explica por factores como el aumento de la 
actividad comercial (y en consecuencia, de la riqueza), el aprovecha-
miento de sus competencias profesionales y que pasaron a formar 
parte de sus redes clientelares, extendiendo su dominio por el conce-
jo de Sevilla454. El rico patrimonio que acumuló Antonio González 
es prueba de ello, con el que pudo instituir, incluso, un mayorazgo455.

449  LADERO QUESADA, Miguel Ángel. Guzmán: la casa ducal de Medina Sidonia en Sevilla…, p. 
138.
450  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. I…, p. 248.
451  Ibíd., p. 248.
452  Ibíd., p. 611; PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana…, p. 54.
453  Ibíd., pp. 401-402. Se observa su genealogía en VILA VILAR, Enriqueta y LOHMANN VILLENA, 
Guillermo. Familia, linajes y negocios entre Sevilla y las Indias: los Almonte. Madrid: Fundación 
Mapfre Tavera, 2003, p. 269.
454  MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del establecimiento de la Inquisición…”, 
pp. 40-42; SALAS ALMELA, Luis. “Los judeoconversos y los Duques de Medina Sidonia (1471-
1555). Estado de la cuestión y líneas de trabajo”. Historia y genealogía, 2015, n. 5, pp. 69-77.
455  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. I…, p. 248.

139



ROCÍO MOLINA FLORES 

Sin embargo, finalmente, tanto él como su mujer, Isabel 
López, fueron condenados en estatua, en 1524 y 1509 respectiva-
mente. Sus hijos tuvieron que pagar 6.000 ducados para evitar la 
confiscación de sus bienes456. Una de ellas, Isabel Melgarejo, enlaza-
rá con Juan Álvarez de Esquivel, siguiendo la estrategia de emparen-
tar con linajes sevillanos para acceder a un ascenso social y además, 
camuflar su origen, al igual que con su cambio de apellido a «Melga-
rejo»457. Sus hermanos, en cambio, continuaron con el apellido fami-
liar y ocupando cargos en el gobierno municipal, como Fernando de 
Almonte (veinticuatro, jurado y fiel ejecutor, casado con doña Cons-
tanza Melgarejo)458. Pese a la instalación de la Inquisición, este fue 
el panorama del concejo sevillano, que siguió estando formado por 
una mayoría conversa rica y ennoblecida en muchos casos, que con-
siguieron la habilitación o directamente no ser perseguidos porque 
ya se encontraban totalmente integrados en la oligarquía de la ciudad 
(como los Esquivel, los Medina, los Melgarejo...)459. Finalmente, si-
guiendo las actuaciones de la nobleza, el matrimonio ingresaría a su 
hija, Isabel Melgarejo, en el convento de Madre de Dios (sor Doro-
tea de Santo Tomás) hacia 1496. Conocemos parte de su dote por un 
documento en el que las monjas la intercambian por otra propiedad 
(1523), tratándose de las rentas de 2 cahíces de harina y 6 gallinas 
de unas aceñas en Guillena460. La condena de sus abuelos tuvo reper-
cusiones económicas para el convento, puesto que Fernando Díaz 
de Toledo, escribano mayor de las rentas del arzobispado de Sevilla, 
les exigió la dote de dicha religiosa, conflicto solucionado gracias a 
la condonación real de 1511461. Significativamente, la trayectoria de 
sor Dorotea es una de las más relevantes en la comunidad, llegando a 
456  Toda la información al respecto ha sido extraída de GIL, Juan.  Los conversos y la Inquisición 
sevillana. III…, pp. 240-242.
457  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 104-109, 
y “En los límites de la herencia inmaterial. La usurpación de apellidos…”, pp. 270-271; SÁNCHEZ 
SAUS, Rafael. “Los orígenes sociales de la aristocracia sevillana…”, p. 1.126; y MONTES 
ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del establecimiento de la Inquisición…”, pp. 68-70. Para 
la genealogía del matrimonio: SÁNCHEZ SAUS, Rafael. Linajes sevillanos medievales…, T. I, pp. 
187-188, y GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. IV…, p. 35.
458  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. III…, pp. 240-242.
459  MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del establecimiento de la Inquisición…”,
pp. 79-81.
460  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1104r.
461  GIL, Juan. Los conversos y la Inquisición sevillana. I…, p. 249.

140



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ser elegida priora hasta en tres períodos diferentes y supriora en uno 
(Tabla 14), por lo que la trascendencia de los orígenes conversos en 
el claustro son constatables.

Lo interesante, en relación a la sociología del convento Ma-
dre de Dios, es que en los inicios la comunidad estuvo patrocinada 
por tres frailes dominicos a los que la historiografía, con mayor o 
menor acierto462, ha considerado fervientes opositores y perseguido-
res de los conversos. En su entrada en la Segunda Orden intervino 
fray Alonso de Ojeda, primer inquisidor de Sevilla, y confesor de 
Isabel Ruiz de Esquivel, fundadora del beaterio; en su introducción 
en la observancia actuó fray Tomás de Torquemada y, finalmente, 
su patronato corrió a cargo del arzobispo fray Diego de Deza463. La 
misma localización urbana del convento se encuentra, si lo recor-
damos, sobre una antigua sinagoga y unas casas que fueron confis-
cadas a un condenado por la Inquisición, siendo entregadas por los 
Reyes Católicos (1485)464. Este caso no se ha dado únicamente en 
nuestra comunidad, sino también, como ha señalado Álvarez Rodrí-
guez, en otras fundaciones dominicas de la época. La más cercana 
–históricamente hablando- a Madre de Dios es el convento de San
Vicente Ferrer de Plasencia, situado sobre una antigua sinagoga de
la aljama judía de la ciudad, expropiada por Álvaro de Zúñiga y
María Pimentel (1477)465. Pero también se documenta en otros casos
como el convento de Santo Domingo de Zamora o el de Santo Tomás
de Ávila, en el que Torquemada ayudaría de nuevo a su fundadora,
María Dávila, a conseguir estas ubicaciones466. Igualmente, así se
pretendió, aunque sin éxito finalmente, en los casos de la Encarna-
ción y Santa Isabel de Trujillo467. La simbología religiosa de estos
462  Para conocer las disputas en el seno de la orden de Santo Domingo acerca de los conversos y la 
limpieza de sangre, véase PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Dominicos, conversos y limpieza de sangre 
en España…”, pp. 167-191.
463  Nos remitimos al capítulo 1.
464  Merced a la priora y monjas del Monasterio de la Madre de Dios de Sevilla, de la orden de Santo 
Domingo, de unas casas que fueron de Fernando García, condenado por hereje, y de la sinagoga situada 
junto a ellas para que en su lugar construyan su monasterio. 1485. Archivo General de Simancas: RGS, 
leg. 148502,5.
465  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Los conventos de la Orden de Predicadores y los espacios 
judíos en Castilla durante la baja Edad Media”. e-Humanista/Conversos, 2017, n. 5, p. 244.
466  Ibíd., p. 244-245.
467 Ibíd., p. 245.

141



ROCÍO MOLINA FLORES 

hechos es irrebatible, aunque fue un fenómeno que no sólo se dio en 
instituciones religiosas, puesto que son conocidos procedimientos 
similares llevados a cabo por los Reyes Católicos con los bienes con-
fiscados a los condenados en Sevilla, Córdoba y otros territorios, en 
esos casos en beneficio de particulares468. Álvaro de Portugal, conde 
de Gelves, recibió casas de condenados y sobre una de ellas fundó el 
convento de clarisas de Santa María de Jesús, situado cerca de nues-
tro cenobio; así también ocurriría con la marquesa de Montemayor y 
la condesa de Alfaro469. Las procedencias de las religiosas de Madre 
de Dios, como de sus familias, contrastan notablemente con esta si-
tuación. Sin embargo, no resulta extraño en una sociedad en la que 
los conversos habían conseguido, a través de diversas vías, no sólo 
esconderse, sino establecerse en instituciones civiles y religiosas y 
formar parte de linajes aristocráticos sevillanos. El origen converso 
de las monjas de la comunidad se rastrea hasta la propia fundadora, 
que procedía de los Esquivel, familia fuertemente consolidada en la 
oligarquía urbana. Por lo tanto, el linaje fundador del cenobio es la 
gran prueba de ello y quizás, una de las posibles causas de la entrada 
de novicias de estas raíces.

El mecanismo llevado a cabo por los conversos de imitación 
a la nobleza titulada pasaba, entre otras técnicas, por desarrollar un 
modo de vida y unas apariencias católicas, en la que las donaciones, 
fundaciones de capellanías, enterramientos en instituciones religio-
sas, la entrada de familiares en ellas y demás eran esenciales. Las 
alianzas y acercamientos de los conversos, ya formaran parte de la 
aristocracia, la oligarquía urbana o del grupo de mercaderes, a las 
órdenes como Santo Domingo, buscaban imitar a la más alta noble-
za, puesto que también conllevaba ganarse el respeto social470. La 
entrada de religiosas de origen converso en Madre de Dios se explica 

468  MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del establecimiento de la Inquisición…”, 
pp. 47-49. 
469  Ibíd., pp. 40-42.
470  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Dominicos, conversos y limpieza de sangre en España…”, pp. 170-
171; ATIENZA LÓPEZ, Ángela. “Nobleza, poder señorial y conventos en la España Moderna…”, pp. 
238-239; y SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp.
104-109, y “En los límites de la herencia inmaterial. La usurpación de apellidos…”, pp. 2262-263 y
292-293.

142



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

también por estas razones, puesto que, como se han encargado de 
poner en valor autores como Ángela Atienza, los conventos alcan-
zaron una dimensión política y social notorias471, inserta a su vez en 
una cultura religiosa y en una mentalidad que se basaba en la conser-
vación de valores aristocráticos de época medieval. La fundación de 
la propia Esquivel en el caso de nuestro convento responde a todas 
estas motivaciones, así como a otras ya comentadas. Por parte de los 
conversos, seguir este comportamiento y demostrarlo al mundo des-
embocó en la integración social472. Todo ello, por supuesto, tratando 
de ser evitado por un sector de los dominicos, que contaban con 
conversos en su propio seno, a finales del siglo XV y principios del 
XVI, que no tuvo éxito finalmente473, como se puede comprobar no 
sólo en nuestra sociología conventual. En la teoría o en el imaginario 
colectivo de la época existió rechazo hacia los judeoconversos. Sin 
embargo, en la práctica la situación fue distinta, tanto por el éxito del 
camuflaje, la mentira y el ascenso social de éstos últimos, como por 
el beneficio indudable que obtenían las órdenes religiosas y las élites 
gracias a estos grupos, puesto que ayudaban a continuar y extender 
sus dinámicas económicas, sociales y culturales474. Los conventos, 
que aumentaron en número desde principios del Quinientos475, se 
convirtieron en un espacio excelente para llevarlas a cabo. A la es-
pera de otras investigaciones monográficas de conventos femeninos 
dominicos476, podemos confirmar una considerable existencia de re-
ligiosas de procedencia conversa, entre las que han sido identifica-
das, en Madre de Dios a partir del presente estudio.

471  Nos referimos a obras y artículos de Ángela Atienza que ya han sido citados anteriormente.
472  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Dominicos, conversos y limpieza de sangre en España…”, p. 171.
473   Ibíd., p. 173.
474  SORIA MESA, Enrique. La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 283-285.
475  GRAÑA CID, María del Mar.  Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 52; MIURA 
ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 177-179; 
ATIENZA LÓPEZ, Ángela. Tiempos de conventos…, pp. 338-342; y PÉREZ GARCÍA, Rafael M. 
“Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, p. 139.
476  Conocemos el ejemplo del convento de Madre de Dios de Valladolid (1550), que fue fundado 
por Pedro González de León, de origen judío y condenado en 1526 por ofensa al Santo Oficio, 
aunque su pena no fue exorbitada, precisamente, gracias al testimonio de su confesor, que lo tenía 
por hombre muy devoto. Por lo tanto, este episodio no se tuvo en cuenta ni en la ciudad, ni a la hora 
de fundar una comunidad de dominicas, pues, junto con su mujer, se encontraba bien posicionado 
socioeconómicamente, siendo conocido por sus negocios. TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita. 
“La “complicada” historia de una fundación…”, pp. 10-12.

143



ROCÍO MOLINA FLORES 

3.2.5. Mercaderes

Gran parte de la renovación constante de las élites sevillanas 
que comentábamos en un principio se verá motivada por la actividad 
comercial de mercaderes que encontraron en los negocios con las 
Indias una baza para su ascenso social y económico477. La retroali-
mentación de estos grupos se basó, precisamente, en un intercambio 
de riqueza y poder político, en el que encontraron el equilibrio mu-
chos matrimonios de la época (por supuesto, con el respaldo de una 
familia que los incentivaba a ello). La relación de éstos con la alta 
aristocracia permitió su ennoblecimiento, llegando a formar parte 
incluso de una nobleza nueva. Sus hijas también entraron en nuestro 
convento, llevando cuantiosas dotes consigo, lo que demostraba el 
nivel económico de sus padres.

El ingreso de Catalina de Villoria es uno de los mayores 
ejemplos de lo que venimos explicando. Era hija de uno de los gran-
des mercaderes de las Indias, Juan de Villoria, y de Aldonza de Ace-
bedo. Su relación con la corte le llevó a formar parte del séquito de 
Diego Colón (1509). A partir de entonces, se convertiría en una de 
las personas de confianza del almirante, siendo nombrado como su 
albacea y curador de sus bienes a su muerte (1523). Mientras tanto, 
su carrera comercial prosperó considerablemente. Se asentó en San-
to Domingo, adquiriendo ingenios azucareros, como el de Sanate o 
el Sanctis Spiritus, éste último compartido con uno de los mayores 
mercaderes genoveses de las Indias, Melchor Centurión478. Además 
de la compra de haciendas de cañafístolas cerca del Baganinao y 
de Feçanta y de convertirse en intermediario del comercio de per-
las en Cubagua479. En 1526, el matrimonio inició los trámites de in-
greso, nombrando como procuradores en Sevilla a Luis de Medina 
de las Torres y Antón de Luduena. Se entregó una dote de 100.000 
maravedís, 60.000 antes de profesar y 40.000 después de ello.

477  PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana…, pp. 103-105.
478  RÍO MORENO, Justo L. del. Los inicios de la agricultura europea en el Nuevo Mundo: (1492-
1542). Sevilla: ASAJA, 1991, pp. 278-279, 312, 336, 395-398, 426, 440 y 461.
479  OTTE, Enrique.  Las perlas del Caribe: nueva Cádiz de Cubagua. Caracas: Fundación John 
Boulton, 1977, pp. 67,139,160,196,207,278,410,420 y 427.

144



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Otros 100.000 maravedís se otorgaron como parte de la legítima, 
cuando los padres de Catalina falleciesen480.

La actividad comercial de la Sevilla del siglo XVI atrajo a 
mercaderes procedentes de diversos territorios. Los genoveses fue-
ron un sector importante del comercio de la ciudad, en el que destaca-
ron familias como los Pinelo y los Fiesco. Conocemos el ingreso de 
Mariana de Pinelo (1553), hija de Sebastián Pinelo y Beatriz de So-
tomayor, en el que se entrega una dote de 100.000 maravedís481. No 
se ha obtenido información de la genealogía de esta familia pero el 
apellido de su padre denota una ascendencia genovesa, mientras que 
su madre podría pertenecer al linaje de los condes de Belalcázar482. 
La renuncia de la legítima la hace a favor de su hermana, Catalina de 
Sotomayor. Un caso similar ocurre con las hermanas Leonor Ortiz e 
Isabel de Bohórquez (1550), de origen utrerano, cuyos padres fueron 
Pedro García Millán y Bárbola de Fiesco. Nuevamente, el apellido 
Fiesco se puede relacionar con los descendientes de Niculoso Fiesco 
Ragio. Sin embargo, no se han encontrado más datos al respecto. 
Aunque, la significativa dote de 450 ducados con ajuar, vestuario y 
velo negro, junto con 45 ducados durante el noviciado, denotan una 
significante capacidad económica483. Finalmente, otra dote de 400 
ducados es entregada por el ingreso de Bernardina (1553), hija del 
mercader gaditano Juan Arias, cuyo negocio fue gestionado en su 
nombre por Pedro Tamayo484. La conexión del convento con otros 
mercaderes extranjeros se puede constatar en los arrendamientos que 
480  AHPSe, PNS, leg. 19805, fols. 179r, 181r, 184r, 186r, s.f. (dos documentos sin foliar correspondientes 
al primer tratado y al segundo tratado).
481  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f. (dos documentos).
482  Se han consultado, aunque sin obtener beneficio, los siguientes artículos: YBARRA HIDALGO, 
Eduardo. “Notas históricas y genealógicas de la familia Pinelo”. Boletín de la Real Academia Sevillana 
de Buenas Letras: Minervae Baeticae, 2001, n. 29, pp. 9-22, y, del mismo autor, “Más noticias inéditas 
de la Familia Pinelo”. Boletín de la Real Academia Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeticae, 
2002, n. 30, pp. 193-208; FALCÓN MÁRQUEZ, Teodoro. “La casa de los Pinelo a la luz de nuevas 
aportaciones documentales”. Conferencia impartida en la Real Academia Sevillana de Buenas Letras, 
2002; BELLO LEÓN, Juan Manuel. “Los negocios de los mercaderes Francesco Pinelli y Diego de 
Soria en el Atlántico Medio a finales del siglo XV”. Revista de Historia Canaria, 2018, n. 200, pp. 59-
72; CABRERA MUÑOZ, Emilio. El condado de Belalcázar (1444-1518): aportación al estudio del 
régimen señorial en la Baja Edad Media. Córdoba: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, 
1977.
483  AHPSe, PNS, leg. 3373, fol. 634r. 
484  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.

145



ROCÍO MOLINA FLORES 

negociaron con los ingleses Roger Barlow (1525)485 y Robert Thorne 
(1527)486, socio de una compañía dedicada a la fabricación de ja-
bón487.

3.2.6. Grupo de diversos orígenes: Toro, Alcalá de Hena-
res y Galicia

Dentro de nuestra comunidad se han encontrado religiosas 
que no procedían únicamente de Sevilla, sino de otros territorios cas-
tellanos, lo que supone expandir el radio de alcance social y cultural 
del convento. Los puntos de conexión con otros monasterios de ciu-
dades como Segovia, Salamanca y Alcalá de Henares se observan 
en los vínculos familiares de estas religiosas, en los que los linajes 
se adentraron formando espacios sociales y culturales. Los frailes 
dominicos promovieron una religiosidad que influyó en la entrada de 
hijas de las familias en determinados conventos a lo largo de Casti-
lla.

El patronato de fray Diego de Deza en nuestro convento 
(1514) posiblemente influyó en la vocación religiosa de una miembro 
de su familia, sor Isabel de la Barja de Santiago. Su descendencia de 
los Tavera y los Deza se debe a su madre, doña María de Villacorta, 
que casó con el licenciado Pedro de la Barja488. El origen toresano de 
Isabel se conoce gracias a la escritura de la herencia que aceptó de su 
hermano, Alonso de Villacorta, del que sabemos que residió durante 

485  AHPSe, PNS, leg. 2249, s.f.
486  AHPSe, PNS, leg. 3269, fol. 450v. 
487  OTTE, Enrique y BERNAL, Antonio Miguel, ed. Sevilla, siglo XVI: materiales para su historia 
económica. Sevilla: Centro de Estudios Andaluces, Consejería de la Presidencia, 2008, pp. 76, 277 
y 283; GROVE-GORDILLO, María. “Mercaderes ingleses en Sevilla: la liquidación de la empresa 
comercial de Tomás Mallart, 1523” en BORREGUERO BELTRÁN, Cristina, MELGOSA OTER, 
Óscar Raúl, PEREDA LÓPEZ, Ángela y RETORTILLO ATIENZA, Asunción, coords. A la sombra de 
las catedrales: cultura, poder y guerra en la Edad Moderna. Burgos: Universidad de Burgos, 2021, 
pp. 1.882-1.892; y, también de GROVE-GORDILLO, “El papel de la comunidad mercantil inglesa 
en la industria del jabón en el Reino de Sevilla” en IGLESIAS RODRÍGUEZ, Juan José y MELERO 
MUÑOZ, Isabel Mª, coords. Hacer Historia Moderna. Líneas actuales y futuras de investigación, ob. 
cit., pp. 350-351.
488  RUIZ DE VERGARA Y ALAVA, Francisco. Vida del Illustrissimo señor don Diego de Anaya 
Maldonado Arzobispo de Seuilla fundador del Colegio Viejo de S. Bartolome: y noticia de sus Varones 
excelentes... Madrid: Impresor Diego Diaz de la Carrera, 1661, fol. 148.

146



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

3 años en Roma. A su muerte legó en sus tres hermanos (1552), dedi-
cados a la vida religiosa, entre los que se encontraba Isabel, además 
del cartujano fray Antonio de Villacorta, del monasterio del Paular 
de Segovia, y el dominico fray Pedro de Tavera. Los documentos se 
refieren a este último como fraile del monasterio de San Esteban de 
Salamanca pero también como prior de Nuestra Señora de la Torre 
de Mombeltrán (Ávila)489. La extensión de las redes familiares por 
Castilla se observa en aspectos políticos, económicos y militares, 
pero también en la integración de sus miembros en instituciones re-
ligiosas, principalmente de una determinada orden, en este caso la de 
Santo Domingo. El ascenso de estos individuos se manifiesta en sus 
carreras eclesiásticas, en las que llegan a ser vicarios y priores de sus 
monasterios o de las provincias de su orden. Los mayores ejemplos 
los encontramos en Diego de Deza (1443-1523), primo del padre de 
María Villacorta que, como es bien conocido, llegó a ser arzobispo 
de Sevilla, inquisidor general, intervino en monasterios dominicos 
como el de San Esteban o en Madre de Dios y fundó el Colegio de 
Santo Tomás (1517)490. En la misma familia encontramos a Juan Par-
do de Tavera (1472-1545), que seguiría la trayectoria de su tío, sien-
do arzobispo de Toledo, inquisidor general y fundando del hospital 
de San Juan Bautista (1541). La promoción social y religiosa fueron 
de la mano en el clima espiritual de la época, que favoreció y explica 
las fundaciones de conventos, los enterramientos, las capillas y el 
ingreso en ellos de hijos e hijas de la nobleza castellana.

La entrada de sor Lucía presenta causas similares. Sus pa-
dres eran el contador Rodrigo de la Fuente (difunto antes de 1532) 
y Marina Fernández491. Para esta época eran vecinos de Sevilla. Sin 
embargo, su hermano, Fernando Díaz de la Fuente, era arcipreste de 
Alcalá de Henares. El patronato que ejerció sobre el beaterio de San-
ta Librada contribuyó a que, mediante una bula de Inocencio VIII 
(1487), se institucionalizase en un monasterio de terciarias, adscritas 
a la observancia de la orden de San Francisco492. No es de extrañar la 
489  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
490  Véase COTARELO VALLEDOR, Armando. Fray Diego de Deza: ensayo biográfico…
491  AHPSe, PNS, leg. 42, s.f.
492  VÁZQUEZ MADRUGA, María Jesús y CASTILLO GÓMEZ, Antonio. “Las religiosas de Santa 
Librada de Alcalá de Henares (1481-1516)” en MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela, ed. Las mujeres 

147



ROCÍO MOLINA FLORES 

intervención del cardenal Cisneros y de la reina Isabel en este asun-
to, pues se encontraban en plena instalación de la reforma religiosa, 
cuyo punto indispensable era la introducción de la observancia en 
todos los monasterios castellanos493. La actuación de Cisneros se en-
focó especialmente en comunidades religiosas femeninas, aún más 
si se trataba de clarisas y en la ciudad donde desarrolló gran parte de 
su trayectoria espiritual, Alcalá de Henares494. De nuevo, podemos 
intuir que la vocación religiosa de sor Lucía puede proceder de la 
influencia que ejerció su hermano sobre ella, aparte de posibles cau-
sas sociales, puesto que formó parte de procesos espirituales como 
la Reforma de la Observancia que, recordemos, también se introdujo 
en el convento de Madre de Dios sobre esa fecha (1485-1486).

Por último, encontramos a María de Solís, cuyos padres eran 
Juan Romero, licenciado y oidor de la audiencia de Galicia, y Sabi-
na, de los que no conocemos más información. Su dote se conformó 
de 100.000 maravedís junto con el ajuar, vestuario y velo negro495. 
Del negocio en Sevilla se encargó Bartolomé Fernández, clérigo 
presbítero de la iglesia de Santa María, por encontrarse la familia 
ausente.

3.3. Dinámicas y funcionamiento del entorno sociocultu-
ral

El convento de Madre de Dios se muestra como un espacio 
sociocultural, reflejo de la élite sevillana de la época, en la que la 
diversidad de procedencias era una realidad. Las familias actuaron 

en el cristianismo medieval. Imágenes teóricas y cauces de actuación religiosa. Madrid: Asociación 
Cultural Al-Mudayna, 1989, pp. 201-229.
493  Especialmente, la labor de Cisneros en Santa Librada ha sido tratada por Ángela Muñoz en MUÑOZ 
FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas: ambivalencias de la religión y políticas 
correctoras del poder, (ss. XIV-XVI). Madrid: Dirección General de la Mujer, 1994, pp. 69-70. Véase 
también GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma….” y DE AZCONA, Tarsicio. Isabel 
la Católica: estudio crítico…
494  Véase GARCÍA ORO, José. Cisneros y la reforma del clero español… y SAINZ RODRÍGUEZ, 
Pedro. La siembra mística del cardenal Cisneros y las reformas en la Iglesia. Salamanca: Universidad 
Pontificia de Salamanca, 1979.
495  AHPSe, PNS, leg. 4000, s.f.

148



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

como hilos conductores, junto con los frailes, de la espiritualidad 
mediante la unión matrimonial, la entrada de religiosas en comuni-
dades, las fundaciones de cenobios, la difusión de libros religiosos. 
El ingreso de las monjas, ya fueran forzados o voluntarios, respon-
dían a motivos tanto sociales como devocionales que ponían en prác-
tica los distintos grupos. El fruto de estos mecanismos se observa en 
la red social que se creó en torno al convento, que serán analizados a 
continuación, sirviéndonos a modo de conclusión del presente capí-
tulo.

La primera cuestión se puede comprobar a simple vista. Nos 
referimos a la presencia de una variedad de grupos sociales, todos 
ellos pertenecientes a la élite de la ciudad pero de diferentes orígenes. 
Se plasma la existencia de una sociedad en plena transformación, 
que utiliza diversas vías para mejorar sus estatus y economías. El as-
censo social se observa en los enlaces matrimoniales de la nueva no-
bleza, la oligarquía, los conversos o los comerciantes, pero también 
en la entrada de sus hijas, tías o sobrinas en el convento, siguiendo la 
estela de espiritualidad que marcaba la alta y media nobleza. Nuestro 
período temporal de estudio se centra en el período del reinado de 
Carlos V, sin embargo, es importante tener en cuenta la progresión 
de la sociedad, que no era estática ni mucho menos. Lo que nos 
explica cómo ciertos linajes se valieron de las guerras fronterizas, 
de matrimonios y compra o consecución de tierras para alcanzar si-
tuarse entre la aristocracia. Buscaban la correlación entre poder y 
riqueza, junto con la posesión de una piedad sobresaliente, que los 
hace casi sagrados, al igual que a la monarquía. Es ahí el punto de 
inflexión que explica la diversidad existente en Madre de Dios, pues 
comenzó un mundo en el que ya no se consideraron sólo los valores 
y virtudes atribuidos a la antiquísima nobleza de sangre, sino que la 
solvencia económica hizo posible la compra de tierras, de cargos, la 
entrega de elevadas dotes, etc. Ocurrió una simbiosis entre grupos, 
como hemos comentado al principio, un doble proceso simultáneo, 
el ennoblecimiento y el enriquecimiento496. Dando posibilidades y 
acceso a grupos que antes no lo tenían, como los mercaderes, la oli-

496  PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana…, p. 103.

149



ROCÍO MOLINA FLORES 

garquía y la nueva nobleza. Individuos que hacían malabares en-
tre conseguir cargos en el cabildo, casar bien a sus hijas, reunir un 
importante patrimonio que dejar en mayorazgo a su primogénito, 
mientras también se dedicaban al comercio. Nuestro convento es un 
ejemplo idóneo de todos estos cambios, dentro por supuesto de que 
hablamos de una élite, en el que los distintos orígenes se mezclaron e 
interactuaron en el interior, al igual que lo hicieron en el exterior, re-
produciendo todos las mismas dinámicas sociales y culturales. Nos 
remitimos a una cita, que condesa esta idea en apenas una oración: 
«La malla espiritual aparece, pues, como interestamental, intercla-
sista y multirracial en tanto que miembros de todos los grupos y 
estratos sociales participaban, de hecho, en ella»497.

Precisamente, la cronología de los ingresos coinciden con 
esta hipótesis. Si recordamos las procedencias de las religiosas, ob-
servando la Tabla 16, se comprueba que en un principio abundaba la 
presencia de la oligarquía urbana y conversa (Céspedes, Castellanos, 
Esquivel), con la excepción de las descendientes de los Arias de Saa-
vedra. Aunque este linaje, a finales del siglo XV, no poseía los títulos 
ni relevancia que adquirirán a lo largo del Quinientos, precisamente, 
conseguidos por medio de la consecución de tierras, títulos, cargos 
y del parentesco con aristocracia como los Guzmanes y Ponce de 
León. Será a partir del patronato de fray Diego de Deza (1514) cuan-
do se comienza a dilucidar la entrada de miembros de familias de 
mayor nivel social, tal vez a causa de la influencia ejercida por el 
dominico y en consecuencia, por el aumento del prestigio del ceno-
bio498. Como en el caso de sor Isabel de la Columna y sor María de la 
497  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento, 1470-
1560. Madrid: Fundación Universitaria Española, 2005, p. 239. Resulta esencial la lectura del capítulo 
“7.3. Sociología de la espiritualidad” de esta misma obra, pp. 233-244.
498  La influencia social del dominico en el convento se constata con el negocio de arrendamiento que 
fray Francisco de Córdoba, obispo de Belandia, concertó con las religiosas de unas casas en la collación 
de la Magdalena, en la calle de la Muela. Posteriormente, las alquiló el mercader Robert Thorne, con 
una renta anual de 2.625 maravedís (corresponde con la propiedad nº 52 del Anexo 1). Dicho fraile 
era natural de Sevilla, profeso en San Pablo y se convertiría en obispo auxiliar de fray Diego de Deza. 
Bendijo la iglesia de los Mínimos de Écija (1509), así como la iglesia de los Mínimos de Triana (1517) 
y la capilla del Colegio de Santo Tomás, del que Deza fue fundador. AHPSe, PNS: leg. 3269, fol. 450v. 
MATUTE Y GAVIRIA, Justino. Memorias de los obispos de Marruecos y demás auxiliares de Sevilla 
o que en ella han ejercido funciones episcopales. Sevilla: Oficina de El Orden, 1886, pp. 26-27, y, del
mismo autor, Hijos de Sevilla señalados en santidad, letras, armas, artes ó dignidad. Sevilla: Oficina 

150



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Corona, a las que las crónicas justifican su santidad con su nobleza 
de sangre. De esta manera, a mediados del XVI ingresan miembros 
de una nueva nobleza que entronca con la alta aristocracia sevillana 
y le sigue los pasos, como los Colón y los Cortés. Al mismo tiempo, 
continúa la entrada de hijas del conde de Olivares y del conde del 
Castellar. Las redes clientelares, al servicio y protección de estas 
élites, se sumaban a estas prácticas, que por otra parte les ayudaban 
a progresar en su ennoblecimiento, como los Cárdenas y los Medina 
Nuncibay.

Lo que nos lleva a otro punto importante a señalar: la eleva-
da presencia de conversos en el interior del claustro. La sociología 
conventual es un escenario extraordinario para observar las estrate-
gias de ascenso y camuflaje de este grupo. Las políticas matrimo-
niales que ideaban les emparentaba con linajes asentados en Sevilla 
desde época medieval, como los Ortices, los Mendoza, los Zúñiga, 
así como con ramas menores de la nobleza, como los Saavedra, o 
simplemente cambiaban sus apellidos por otros más sonados, como 
Guzmán, o se inventaban sus genealogías. La entrada de familiares 
en los conventos les facilitaba el encubrimiento, la integración y el 
aumento de la respetabilidad. Mostrarse piadosos, al igual que lo 
hacía la nobleza o la oligarquía, significaba imitar hasta estos meca-
nismos, teniendo a una o varias hijas monjas y además, si era posi-
ble, estableciendo sus sepulturas y fundando capellanías en el propio 
convento. Además de, como ya hemos comentado, introducirse bajo 
el amparo de grandes señores. La retroalimentación entre grupos so-
ciales era esencial para que pudieran continuar todas estas costum-
bres culturales. Realmente, es un síntoma de la existencia de conver-
sos en las instituciones dominicas, pese al relato creado y difundido 
por la orden acerca de su ancestral limpieza de sangre. Lo cierto es 
que la existencia de conversas en el convento de Madre de Dios se 
ha podido comprobar, ya sea por la permisividad que mostró la insti-
tución al respecto, hecho que desconocemos, o por las dinámicas de 
movilidad que llevó a cabo este grupo, procesos que sí se han podido 
constatar y explicar.
de El Orden, 1887, p. 263. Véase también COTARELO VALLEDOR, Armando. Fray Diego de Deza: 
ensayo biográfico…, p. 267.

151



ROCÍO MOLINA FLORES 

	 Asimismo, las consecuencias surgidas del descubrimiento de 
las Indias afectaron de manera directa al convento de Madre de Dios. 
Lógicamente, podemos observar el reflejo de este suceso en el reino 
de Castilla en general, en aspectos tanto sociales, como económicos 
y políticos, al igual que en otros conventos castellanos. Sin embar-
go, nuestra comunidad presenta particularidades como el ingreso de 
miembros de los Colón y los Cortés. Las vinculaciones se observan 
hasta los comerciantes que hicieron su riqueza en las Indias, como 
Juan de Villoria, cuya estrecha relación con Diego de Colón ya co-
nocemos. Fue la actividad comercial de estos individuos lo que per-
mitió la acumulación de un elevado patrimonio, posibilitándoles el 
ascenso social. Riqueza que destinaron a las cuantiosas dotes de sus 
hijas y a la compra de tierras y de oficios. La procedencia de religio-
sas cuyos padres eran mercaderes se ha observado ampliamente en 
la comunidad, como Bernardina, hija del gaditano Juan Arias, y de 
procedencia extranjera en muchas ocasiones, señal del asentamiento 
que consiguieron estas familias en Sevilla, como los Pinelo y los 
Fiesco, mediante el parentesco con la oligarquía, como los Céspe-
des. Es una muestra más de que los nexos de unión se extendían por 
toda Castilla hasta las Indias, en el que los conventos, escenarios 
vivos de la sociedad y cultura de la época, jugaron un importante 
papel.

	 Dentro de las estrategias familiares, observamos que varias 
de ellas se comprueban dentro del convento. Bien es cierto que las 
motivaciones de las religiosas, ya sean espirituales o no, las desco-
nocemos. Sin embargo, es evidente en ciertos casos la existencia de 
una razón social, o más bien familiar, detrás del ingreso de miembros 
de estos linajes. La entrada de viudas, que responde también a la 
situación de las mujeres en la época, se encuentra en la comunidad, 
desde la fundadora, Isabel de Esquivel, hasta una de sus primeras re-
ligiosas, Isabel de Medina. Como se ha explicado en el capítulo de la 
fundación, se trató de una forma de protección ante la soledad, ade-
más de una manera de mantener la imagen honrosa de la viuda ante 
el mundo. Normalmente, esta acción se relaciona con la profunda 
devoción que poseían estas mujeres. Por otro lado, la entrada de her-

152



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

manas en el mismo convento y, en algunos casos, juntas en el mismo 
año. Se han registrado hasta cinco parejas y tres tríos de hermanas 
procedentes de la oligarquía urbana, la nueva y la alta nobleza. Estas 
técnicas han sido atribuidas a estrategias familiares para, en primer 
lugar, ahorrar dinero en la dote y por otro lado, conseguir la renun-
cia a la parte legítima de la herencia, buscando la concentración del 
patrimonio en el resto de hijos. El destino de las mujeres en la época 
era el matrimonio o el convento en la mayoría de los casos, pues 
el ingreso en comunidades religiosas permitía el mantenimiento del 
honor y la dedicación a la vida espiritual. El aumento de las profe-
siones espirituales se explica de esta manera. No debemos descartar 
en ningún momento las causas devocionales ni las razones afectivas 
que podrían tener las descendientes de una familia en ingresar juntas 
en una misma institución. Es por ello que los conventos se comenza-
ron a estudiar desde una perspectiva social, como casas y espacios de 
estos linajes, con los que interactuaban durante sus vidas499. Habita-
ban juntas hermanas, tías y sobrinas, como se observa en nuestra so-
ciología conventual. Desde el exterior sus familiares aportaban con 
donaciones, entrega de manutenciones, fundaciones de capellanías, 
etc. El hecho de que esta táctica sea utilizada tanto en la oligarquía 
como en la nueva nobleza y alta nobleza es nuevamente una señal de 
que los mecanismos se reproducían de unos grupos a otros. Conver-
gían, al mismo tiempo y en el mismo lugar, un ambiente femenino 
espiritual y social.

Finalmente, no hay que olvidar otros aspectos que hacen 
indispensables la compresión de las interacciones sociales entre la 
sociedad y el convento. La labor de los frailes dominicos actuando 
como confesores y maestros espirituales de la nobleza es esencial 
para entender la difusión espiritual del siglo XVI. Los miembros de 
la orden de Santo Domingo fueron expertos en esta materia, pues 
la ejercieron con los propios monarcas desde antaño500. La nobleza 
499  SORIA MESA, Enrique.  La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad…, pp. 122 
y 162-165; ATIENZA LÓPEZ, Ángela.  Tiempos de conventos…, pp. 346-347, y “Nobleza, poder 
señorial y conventos en la España Moderna…”, pp. 235-269.
500  Véase ARQUERO CABALLERO, Guillermo F. El confesor real en la Castilla de los Trastámara, 
1366-1504. Madrid: Sílex, 2021; MARTÍNEZ PEÑAS, Leandro. El confesor del rey en el Antiguo 
Régimen. Madrid: Editorial Complutense, 2007.

153



ROCÍO MOLINA FLORES 

como hereditaria y representante de estos valores religiosos mantuvo 
la misma vinculación con éstos, en búsqueda también de una salva-
ción del alma. Especialmente las señoras de estas familias, a las que 
se les atribuye una profunda piedad, transmisoras de la devoción en 
las sucesivas generaciones del linaje, no sólo a sus hijas, sobrinas y 
nietas, sino también a sus criadas. Así se explica el caso de Isabel 
Enríquez, la marquesa de Montemayor, que mantuvo una estrecha 
relación con su confesor, fray Jordán de Villarino, al que nombró 
albacea. La vinculación del dominico con el convento, por las nume-
rosas labores que ejerció en él, la transmitió a la marquesa y ésta a su 
criada, Catalina de Madureira, que estableció una manda testamen-
taria para la comunidad. Así como a su sobrino, Jorge de Portugal, 
conde de Gelves, con el que mantenía una buena relación, cuyas tres 
hijas fueron monjas en Madre de Dios. Las conexiones se pueden 
rastrear desde la orden hasta los linajes nobles y al revés. Lo mismo 
sucede con el patronato de fray Diego de Deza que, según nuestra 
hipótesis, incentivó la entrada de miembros de familias de un mayor 
nivel social. Relaciones que han sido estudiadas en otros ejemplos 
como en la duquesa de Béjar, Teresa de Zúñiga, y el dominico fray 
Domingo de Valtanás501. El clima cultural-espiritual existente en el 
siglo XVI permitió una retroalimentación entre frailes, que aporta-
ban su conocimiento religioso, y nobleza, que dotó de los medios 
económicos para fundaciones, donaciones, publicaciones de libros, 
etc. El rastreo se puede realizar a lo largo de todos los conventos an-
daluces, especialmente en una ciudad como Sevilla, que proliferaron 
considerablemente durante el Quinientos502. Historias en la que se 
aúnan factores espirituales, sociales, políticos, económicos y cultu-
rales.

501  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, pp. 143-
147.
502  Ibíd., p. 139.

154



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Capítulo 4. Cultura

El contexto socioeconómico de la comunidad de Madre de 
Dios se comprende si consideramos, como punto final a nuestra in-
vestigación, los movimientos espirituales dominicos que estaban 
teniendo lugar a finales del siglo XV y principios del XVI. La de-
rivación hacia una religiosidad íntima y contemplativa con un gran 
componente femenino, hunde sus raíces en época medieval y abar-
cará prácticamente todo el Quinientos, observándose en figuras mís-
ticas cúlmenes como Francisco de Osuna y Santa Teresa de Jesús, 
lo que Melquíades Andrés denomina la edad de oro de la mística503. 
Se asiste al surgimiento de terciarias o beatas adscritas a la Orden de 
Santo Domingo, que posteriormente se introducen en la observan-
cia y comienzan a ser conocidas como auténticas «santas» de sus 
ciudades, produciéndose un fenómeno religioso femenino sin pre-
cedentes, en los que participarán los frailes dominicos, la nobleza 
castellana y en última instancia, la propia monarquía504.

Se observan, por lo tanto, iniciativas colectivas y particulares 
con el fin de aplicar la reforma en los conventos, ya sea por la con-
siderada motivación religiosa, como por el deseo de extensión del 
dominio, en primer lugar, de la orden sobre sus cenobios y, por otro 
lado, de los Reyes Católicos sobre el reino, tanto en materia ecle-
siástica como sociopolítica, puesto que se trataba de instituciones de 
primer orden en las ciudades, que les ayudaron a afianzar su poder 
sobre éstas y en consecuencia, sus alianzas con la aristocracia y oli-
garquías urbanas505. Finalmente, la difusión cultural que se alcanzará 
a principios del siglo XVI será esencial para entender el despegue de 
todas estas corrientes. Gracias a la invención de la imprenta y a las 
traducciones a lenguas vernáculas de las obras espirituales, se logra 

503  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. Los recogidos: nueva visión de la mística española (1500-1700). 
Madrid: Fundación Universitaria Española, 1976, pp. 380-381.
504  MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas…
505  Nieva Ocampo se ocupa de la vertiente sociopolítica de la reforma en los monasterios de San 
Esteban de Salamanca y San Pablo de Valladolid. NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in 
membris…”, p. pp. 297 – 341. Del mismo autor, “La creación de la observancia regular en el convento 
de San Esteban de Salamanca durante el reinado de los Reyes Católicos”. Cuadernos de Historia de 
España, 2006, n. 80, pp. 91-126.

155



ROCÍO MOLINA FLORES 

un grado de expansión a grupos sociales medios-altos, lo que explica 
en gran parte la intervención de la nobleza en el mundo religioso, 
erigiéndose como modelos de piedad cristiana en búsqueda de la 
vida eterna.

4.1. Reforma de la Observancia en la Provincia de Espa-
ña (s. XIV-XVI)

La reforma de la observancia de la orden de Santo Domingo, 
comenzada en Italia a finales del siglo XIV, tiene sus antecedentes en 
el conocido como Cisma de Occidente y la posterior crisis conciliar 
atravesada por la Cristiandad. Fue entonces cuando el movimien-
to reformista surge desde el seno de las órdenes religiosas, perso-
nificado en figuras como Santa Catalina de Siena, con el objetivo 
de subsanar la deriva decadente de sus comunidades. Previamente 
a profundizar en la cuestión, debemos matizar ciertos aspectos que 
son de interés para nuestra investigación. En primer lugar, como ya 
han señalado autores como Pérez Vidal, hay que abandonar la idea 
de una reforma homogénea y en continuo avance506, más bien al con-
trario, tanto la conocida obra de Beltrán Heredia como los estudios 
recientes al respecto muestran la existencia de tensiones, conflictos y 
retrocesos en cuanto a la aplicación de la observancia entre sectores 
dominicos enfrentados, incluso contra las aspiraciones de los monar-
cas507. Por otra parte, el movimiento posee una doble vertiente mas-
culina y femenina, que no necesariamente implican un antagonismo 
entre ellas, sino que encontramos una fusión en deseos reformistas, 
en las formas de llevarla a cabo y en la autoría de religiosas refor-
madoras, como también ciertas resistencias. Es decir, las monjas se 
integraron en el proceso, tanto para acogerlo como para rechazarlo, 
al igual que lo hicieron los frailes dominicos508. Por lo tanto, nos 

506  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, pp. 198-199.
507  Nos referimos a los artículos y obras de Beltrán de Heredia, Nieva Ocampo, Pérez Vidal y Álvarez 
Rodríguez, que citaremos a lo largo de este apartado.
508  Investigaciones recientes acerca de la reforma dominica se ocupan especialmente de esta vertiente 
de autoría femenina en los claustros. PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios 
de dominicas en Castilla… y “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, pp. 197-237; 
ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma…”, pp. 197-221, y “De beatas a 
monjas dominicas…”, pp. 11-38.

156



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

referimos a iniciativas que partían de las propias religiosas, cono-
cedoras de la corriente reformista y espiritual existente, y al mismo 
tiempo, de una introducción por medio del consejo o imposición de 
la jerarquía masculina de la orden. No obstante, en la mayoría de los 
casos se trató de una labor conjunta, tanto de monjas y frailes, como 
de nobleza y monarquía en ocasiones, lo que ejemplifica el nivel de 
colaboración509. Debido a ello, se hace hincapié desde la historio-
grafía en la necesidad de estudiar el caso particular de cada comuni-
dad femenina dominica, lo que nos ofrece un panorama más diverso 
y complejo del esperado510, sin obviar que también se evidencian 
dinámicas comunes, consecuencias de las influencias derivadas del 
propio movimiento. Nos quedan aspectos por señalar que se irán 
comentado a lo largo de la explicación del proceso de reforma, a la 
que dedicaremos los apartados siguientes.

	 4.1.1. Nacimiento de la Observancia en Italia (finales del 
siglo XIV)

	 La Reforma de la Observancia es denominada por algunos 
autores como prerreforma, puesto que tuvo lugar con anterioridad 
a la Reforma protestante y la Contrarreforma católica511. Como ya 
hemos comentado, sus orígenes se remontan a la crisis moral que 
sufrió la Cristiandad en la época del Cisma de Occidente, coyuntura 
excesivamente denostada en las crónicas de la orden de Santo Do-
mingo, con la finalidad de exponer una necesidad urgente de reforma 
y, en definitiva, resaltar la labor que realizaron en los monasterios 
castellanos512. Cierto es que las órdenes religiosas, especialmente las 
mendicantes, iniciaron un movimiento reformista interno con el fin 
de poner remedio a la decadencia existente dentro de sus institucio-
nes. Fue entonces cuando nació la llamada observancia, con la que 

509  Estudiada en Castilla por las investigadoras mencionadas y en Italia por Sylvie Duval. DUVAL, 
Sylvie. “Les Dominicaines ou les paradoxes de l’Observance. Une aproche historiographique”. 
MEFRM, 2018, n. 130/2.
510  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, p. 199.
511  SAINZ RODRÍGUEZ, Pedro. La siembra mística del cardenal Cisneros y las reformas en la 
Iglesia. Salamanca: Universidad Pontificia de Salamanca, 1979, pp. 14-15.
512  Sobre la historiografía de la orden de Santo Domingo véase ESPONERA CERDÁN, Alfonso. 
“Aproximación a la historiografía dominicana ibérica…”, pp. 107-148.

157



ROCÍO MOLINA FLORES 

se pretendió el «retorno al ideal primitivo y a formas más puras de 
espiritualidad»513. El objetivo era la restauración, en los conventos 
ya existentes o de nueva creación, de los valores originarios de los 
santos fundadores, símbolos de ejemplaridad514, basados en la rigu-
rosidad en cuanto a pobreza, oración y penitencia515. En el caso de 
las religiosas se hizo también especial hincapié en los votos de obe-
diencia y clausura, interpretado como método de control ejercido por 
los dominicos sobre esas figuras de beatas y santas que empezaron a 
proliferar en las comunidades femeninas, cuestión en la que ahonda-
remos más adelante.

Los orígenes de la reforma en la orden de Santo Domingo se 
remontan a la labor que inició Raimundo de Capua (1330-1399) en 
los monasterios italianos, a raíz de su mandato como Maestro Gene-
ral (1380). El ambiente espiritual que experimentó como miembro 
de los caterinati, discípulos de Santa Catalina de Siena, y su visita al 
convento reformado de Colmar (Alemania) en 1388, suscitó el deseo 
de proyectar la Observancia en el resto de comunidades masculinas y 
femeninas de la orden516. Entre éstas últimas destacaron los modelos 
de Corpus Christi (Venecia) y de Santa Brígida (Schönensteinbach), 
que él mismo mandó reformar517. Desde el principio, encontramos a 
una religiosa integrante del mismo grupo, Chiara Gambacorta, au-
tora de la reforma del convento de Santo Domingo de Pisa (1387), 
junto a su confesor Domenico de Peccioli518.

513  GARCÍA ORO, José. Cisneros y la reforma del clero español…, pp. 11-12.
514  Como señala Nieva Ocampo, se pretendía implantar «la observantia ad normam Regulae o la 
regularis observantia o bien la stricta observantia regularis». NIEVA OCAMPO, Guillermo. 
“Reformatio in membris…”, p. 299.
515  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Directrices de la espiritualidad dominicana en Castilla 
durante las primeras décadas del siglo XVI” en Corrientes espirituales en la España del siglo XVI: 
trabajos del II Congreso de espiritualidad. Barcelona: Juan Flors, 1963, pp. 177-178.
516  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Encanto de lo toscano…”, p. 122.
517  DUVAL, Sylvie. “Les Dominicaines ou les paradoxes de l’Observance…”, pp. 291-292. El convento 
de Santa Brígida de la provincia de Teutonia, en Schönensteinbach, fue fundado bajo la observancia en 
1397 por Conrad de Prusia, a encargo de Raimundo de Capua, debido a que fue el mismo fraile que se 
encargó de reformar el monasterio masculino de Colmar (1388), antes mencionado. 
518  Ibíd., pp. 291-293. La influencia de Santa Catalina de Siena en las monjas de Pisa fue determinante 
para la introducción de la reforma y la creación de hagiografías conventuales. DUVAL, Sylvie. 
“Caterina da Siena e la vita religiosa a Pisa 1362-1430” en Caterina da Siena e la vita religiosa 
femminile. Roma: Quaderni del Centro Internazionale di Studi Cateriniani, 2020, pp. 261-280.

158



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Los influjos de dominicos y dominicas italianos adeptos a 
la reforma y pertenecientes al círculo de la santa sienesa se com-
prueban desde época temprana, lo que explica el rumbo espiritual 
que tomaron los beaterios y conventos de la Provincia de España 
en torno a ella. Igualmente, la variedad de los miembros del grupo, 
tanto frailes como monjas, será la razón por la que, en primer lugar, 
ellas tomen la iniciativa como reformadoras dentro de la orden y por 
otra parte, exista una espiritualidad especialmente femenina, que se 
puede rastrear desde Castilla hasta Italia, compuesta por aspectos re-
ligiosos medievales heredados de la mamma, como la denominaron 
sus discípulos. La existencia de conventos en nuestro territorio que 
continuaron las mismas dinámicas culturales observantes se observa 
fundamentalmente a partir de 1470-1480, cuando en el territorio ve-
cino ya las encontramos desde 1387.

En un principio, se dispuso un sistema consistente en la fun-
dación de monasterios reformados, gobernados por observantes, en 
cada Provincia, aunque sus jurisdicciones dependían directamente 
del Maestro General. Sin embargo, con el fallecimiento de fray Rai-
mundo, pasarían a ser gestionados por los priores provinciales, que 
no acogieron la reforma de buena gana en un principio, siendo nece-
sario el establecimiento de la figura del vicario general, enviados por 
los maestros generales para hacer cumplir la observancia en dichas 
comunidades519. Recibieron más libertad a raíz del mandato de fray 
Leonardo Dati (1360-1425), que les dispensó de la autoridad de los 
provinciales. Finalmente, la consolidación definitiva en las provin-
cias de Italia y Alemania, llegó con el ferviente apoyo reformista de 
fray Bartolomé Texier (1426-1449)520.

La reforma avanzaría con altibajos, hasta mediados del siglo 
XV, cuando se ideó la creación de una institución independiente de 
las Provincias, que encontró la oposición del Maestro General de 
aquellos años, Marcial Auribelli (1453-1462). Sin embargo, no pudo 
frenar las pretensiones de Tomás de Leuco, vicario de Lombardía, 
que consiguió la autorización del papa Pío II para la fundación de 
519  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Encanto de lo toscano…”, p. 122.
520  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in membris…”, p. 299.

159



ROCÍO MOLINA FLORES 

la Congregación de Lombardía, además del cese de Auribelli. En 
el capítulo general celebrado en 1465, volvería a su cargo inicial 
pero para entonces la independencia de este riguroso sector de ob-
servantes ya era un hecho consolidado. Aunque aún podemos hablar 
de la existencia de grupos absolutamente estrictos en los preceptos 
reformistas, como se comprueba en el movimiento que lideró fray 
Jerónimo de Savonarola (1452-1498)521, profeso del convento de 
Santo Domingo de Bolonia (perteneciente a la dicha Congregación 
lombarda) que radicalizó su postura a raíz de su priorato en San Mar-
cos de Florencia, creando la conocida Congregación de San Marcos 
(1493) y erigiéndose como vicario general522. Su labor como famoso 
predicador contribuyó a la iniciativa reformadora que tomaron gru-
pos de dominicos castellanos, establecidos en Lombardía por aque-
llos años, considerándose otra de las figuras de referencia del movi-
miento observante en la Provincia de España523. Fueron esos frailes 
los que, a su vuelta, transmitirían el conocimiento de esta figura y 
su doctrina entre los conventos castellanos, llegando a la conocida 
Beata de Piedrahita, sor María de Santo Domingo, rigurosísima ob-
servante, de la que hablaremos más adelante.

El modelo reformista implantado en Italia se muestra como 
una influencia directa, además de considerarse un antecedente de lo 
que sucederá posteriormente en Castilla. Nos permite analizar pro-

521  Véase HUERGA TERUELO, Álvaro. Savonarola: reformador y profeta. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 1978; BENAVENT, Julia, RODRÍGUEZ, Inés y WEINSTEIN, Donald, eds. La 
figura de Jerónimo Savonarola O.P. y su influencia en España y Europa. Firenze: SISMEL edizioni 
del Galluzzo, 2004.
522  Toda la información del presente párrafo se ha extraído de SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Encanto 
de lo toscano…”, pp. 122-123.
523  Los desplazamientos de dominicos españoles a las Provincias de Italia en los siglos XV y XVI 
se explica por la labor de estudio de los frailes predicadores. Muchos de ellos, firmes observantes, 
viajarían con el objetivo de formarse en el territorio donde nació la reforma, e incluso, ocupar cargos 
en conventos italianos. Otros fueron enviados como delegados de los Reyes Católicos a las embajadas 
a la Santa Sede con el objetivo de implantar la reforma. Concretamente, estos frailes dominicos se 
establecían mayoritariamente en la Congregación de Lombardía y la Congregación de San Marcos, 
siendo la primera en la que se formó Savonarola, y la segunda, la que crearía y se independizaría de 
la anterior. De este modo, se comprende la influencia savonaroliana en la Provincia de España, puesto 
que, a su vuelta a Castilla, difundieron lo aprendido por los conventos del territorio (además de sus 
obras) y lo adoptaron en sus modos de vida. BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de 
espiritualidad entre los dominicos de Castilla durante la primera mitad del siglo XVI”. Miscelánea, 
1971, [s.n.], Salamanca, 1971-1973, vol. 3, pp. 520-523.

160



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

cesos y conflictos similares, nacidos entre observantes y provincia-
les524, que tendrán lugar en los conventos de nuestro territorio, así 
como la defensa de diversas posturas dentro de la orden. La comple-
jidad del proceso aumenta si consideramos que no sólo estas cues-
tiones preocupaban y dividían a los dominicos, sino también otras 
relacionadas con las corrientes teológicas, los conversos, los debates 
escolásticos, etc. Además de otras dos ramas existentes en el seno 
masculino, no de manera excepcional en nuestra orden, que produci-
rán pequeños conflictos durante estos años, relacionados con el apo-
yo que prestarán ciertos frailes a esas «santas» locales surgidas a raíz 
de la transmisión de la mística femenina. A las que otro grupo, en 
su rechazo hacia la mujer, se posicionó contrario a este método del 
conocimiento de Dios, defendiendo el estudio como medio principal 
para ello. Insistimos en estos aspectos porque teniendo en cuenta la 
pluralidad de pensamiento existente, entenderemos las preferencias 
de frailes y monjas por una línea espiritual u otra, en las que la reli-
giosidad femenina ocupará un interesante papel tanto en el interior 
de la orden como para la sociedad del Quinientos.

	 4.1.2. Aplicación del modelo reformista en Castilla 
(1423-finales del siglo XV)

	 Previamente a la aplicación de la observancia en la Provin-
cia de España a mediados del siglo XV, encontramos una primera 
oleada reformista que comenzó a partir de 1400, caracterizada por 
el surgimiento espontáneo de grupos laicos masculinos (eremitas) y 
femeninos (emparedadas y beatas) que pusieron en práctica formas 
de espiritualidad alternativas y propias, basándose en valores riguro-
sos similares a los observantes525. Se adelantaron a las iniciativas de 
reforma de las órdenes, primero de manera individual y más adelante 
con una tendencia a la unión, al compartir mismos modos de vida 
religiosa, especialmente entre mujeres526. La institucionalización 
de esas comunidades eremitas constituirán ese movimiento previo, 
524  Cuando hablemos de los frailes que pretendían aplicar la observancia nos referiremos a ellos como 
observantes o reformadores, mientras que cuando hagamos mención a los opositores de ésta, los 
denominaremos conventuales, claustrales o provinciales.
525  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 27.
526  Ibíd., p. 36.

161



ROCÍO MOLINA FLORES 

cuyo precursor fue fray Álvaro de Córdoba (1360-1430), fundador 
del monasterio de Escalaceli (1423) en la serranía cordobesa527. Su 
labor fue continuada por don Pablo de Santamaría en el convento de 
Burgos (1435) y con la institución del convento de Rojas ese mismo 
año. El de Murcia se crearía apenas un año después, siendo especial-
mente controlado por situarse cercano al territorio musulmán. Con el 
fallecimiento del beato Álvaro, encontramos a su sucesor, fray Ro-
drigo de Valencia, reformando algunas casas y fundando el convento 
de Portacaeli en Sevilla (1440)528. Sin embargo, la falta de voluntad 
de los provinciales por acatar la reforma supuso su escaso éxito des-
de el principio529.

Lo interesante de estos primeros pasos es que su aparición en 
zonas andaluzas no es casual, sino que proviene de un desarrollo de 
numerosas e intensas formas de vidas laicas, tanto masculinas como 
femeninas, existentes en el territorio530. Razones que unidas a la la-
bor espiritual de órdenes como los dominicos y los franciscanos, la 
presencia de grupos sociales devotos, poderosos y adinerados, y la 
introducción de la reforma explican la proliferación de instituciones 
religiosas desde comienzos del siglo XVI. Fray Álvaro trasladará 
esa regla individual a una colectiva, en un intento por tintarla de 
institucional, dentro de la orden, que se manifiesta en su labor como 
confesor de la reina Catalina de Lancaster, fundadora del convento 
de San Pedro Mártir de Mayorga (1394), cuyas constituciones regu-
laban una forma de vida rigurosa muy parecida a la observante531. 
Ciertas autoras señalan que podríamos considerarlo el primer pro-
totipo de comunidad femenina dominica reformada en Castilla532. 

527  MIURA ANDRADES, José María. “De Fray Álvaro de Zamora a Fray Álvaro de Córdoba: 
Biografía del fundador de Escalaceli” en ARANDA DONCEL, Juan, coord. Dominicos y Santidad 
en Andalucía: Historia, espiritualidad y arte. Córdoba: Fundación Miguel Castillejo, 2019, p. 24-25.
528  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla…”, 
pp. 404-408.
529  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Directrices de la espiritualidad dominicana…”, pp. 178-179.
530  Para el caso de Sevilla, el autor de referencia en la materia es Miura Andrades, y en el caso de 
Córdoba, la investigadora Graña Cid. Los artículos y obras de ambos se citan a lo largo del trabajo.
531  MIURA ANDRADES, José María. “De Fray Álvaro de Zamora a Fray Álvaro de Córdoba…”, pp. 
18-20. GRAÑA CID, María del Mar. “Catalina de Lancaster, la Orden de Predicadores y la reginalidad: 
las políticas conventuales”. Edad Media: revista de historia, 2017, n. 18, pp. 90-91.
532  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma…”, p. 202.

162



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Si tenemos en cuenta que el antecedente en Pisa, fundado por la 
mencionada Giambacorta, tuvo lugar en 1387, encontramos una fe-
cha temprana de introducción de la reforma, aunque se trataría de 
una excepción, pues la observancia no se asentó entre las comunida-
des femeninas hasta 1460.

Un segundo intento llegaría a mediados del Cuatrocientos, 
en el que se evidenció la necesidad de actuar en monasterios de 
mayor envergadura que sirviesen de ejemplo para el resto de casas 
dominicas. Fue entonces cuando el cardenal Juan de Torquemada, 
influenciado por su visita a conventos parisinos reformados (1424-
1425), decidió dedicar su vida a la defensa e implantación de la ob-
servancia533. Comenzó por el convento de San Pablo de Valladolid, 
enviando como vicario a fray Antonio de Santa María de Nieva, 
tras la autorización del Maestro General Auribelli. El respaldo que 
en esta ocasión se ejerció desde el gobierno de la orden ayudó al 
impulso definitivo del movimiento en Castilla. Ya en esta época se 
comenzó a percibir una creciente tensión entre observantes y sus 
opositores, que aún no alcanzaría su punto álgido534. Además, las 
concesiones que otorgaron desde la Santa Sede a los reformadores, 
ampliándoles su capacidad de actuación y nombrando vicarios para 
facilitar la imposición de la observancia, contribuyeron a reafirmar 
su autoridad535. El pontífice Nicolás V encargaría a los priores pro-
vinciales la implantación de la reforma, a lo que respondieron con 
mayor o menor obediencia, lo que llevó a la deposición de Esteban 
Soutello (1450-1453), que sumado a la desviación que surgió en el 
convento de San Esteban de Salamanca sobre estas fechas, supuso 

533  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in membris…”, pp. 300-302.
534  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla…”, 
p. 408. 
535  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in membris…”, pp. 305-307. El apoyo del papado a la
reforma resultó de gran relevancia en este enfrentamiento, puesto que otorgó numerosas concesiones
a los observantes para imponerse, como en el caso de San Pablo de Valladolid. Entre algunos de
dichos privilegios, conseguidos por Torquemada del pontífice Pío II (entre 1460 y 1461), encontramos:
concesión a Gumiel del cargo de comisario de la reforma de San Pablo, otorgándole facultad de
expulsar a los frailes que la impidieran; convocar elecciones de un nuevo prior; amonestar, censurar y
castigar a los agitadores contra la Regla, incluso con violencia; y dispensación de rentas para reparar
el convento. Por su parte, Santa María de Nieva sería nombrado por Auribelli, vicario de la reforma en 
España y Portugal en 1460.

163



ROCÍO MOLINA FLORES 

la ocupación del provincialato por Pedro de Villaviciosa (1454) con 
el que se comenzó a sentir la corriente observante en Castilla536.

Las comunidades de dominicas iniciaron del mismo modo 
la reforma por estos años, ya sea por decisión propia o influencia 
externa, según cada caso particular. Graña Cid concreta el punto de 
partida en 1464, cuando comienza a proliferar la monacalización 
de esos grupos laicos femeninos a los que habíamos hecho referen-
cia, debido a la creciente influencia reformista537. El fenómeno de 
la transformación de beaterios a conventos observantes será uno de 
los factores singulares de la reforma de las religiosas, a los que los 
investigadores han querido dar explicaciones sociales, económicas, 
institucionales y espirituales538. Valoraremos estas últimas más ade-
lante. Así sucede en el monasterio de Santa Catalina de Sena de Za-
mora, que se introdujo en la reforma antes de 1482, cuya priora era 
María de Zúñiga, perteneciente a la casa de Monterrey539. Igualmen-
te, en Madre de Dios de Toledo que acogió la observancia en 1486540. 
A la larga lista se suman comunidades de toda Castilla (Granada, 
Pamplona, Valladolid, Valencia...)541. En Andalucía se registran has-
ta 12 conventos de la orden procedentes de beaterios anteriores, que 
pertenecieron a la Tercera Regla de Santo Domingo o no, entre los 
que se encuentra nuestra comunidad (1485)542. Sólo en Sevilla, el 
536  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla…”, 
p. 409-413.
537  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 28, y “De beatas a
monjas: procesos y significados políticos de la institucionalización laical femenina en la Edad Media 
tardía (Córdoba, 1464-1526)” en VAL VALDIVIESO, María Isabel y JIMÉNEZ ALCÁZAR, Juan
Francisco, coords. Las mujeres en la Edad Media. Lorca: Sociedad Española de Estudios Medievales,
2013, pp. 332-334.
538  El fenómeno ha sido investigado en Castilla por Ángela Atienza y Ángela Muñoz: ATIENZA
LÓPEZ, Ángela. “De beaterios a conventos. Nuevas perspectivas sobre el mundo de las beatas en la
España moderna”. Historia social, 2007, n. 57, pp. 145-168; MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas 
y santas neocastellanas… Para el estudio de la orden de Santo Domingo, citaremos las investigaciones 
de Miura Andrades, Graña Cid, Mercedes Pérez Vidal y Alicia Álvarez Rodríguez.
539  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “De beatas a monjas dominicas…”, p. 15.
540  SERRANO RODRÍGUEZ, Eugenio. “Piedad, nobleza y reforma. La fundación del monasterio de
Madre De Dios en Toledo (1483)”. Archivo Dominicano: Anuario, 2015, n. 33, pp. 213-237.
541  Nos ocuparemos en el apartado 4.2.3. de las que tienen advocaciones de Santa Catalina de Siena
y Madre de Dios.
542  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces en la Baja Edad Media. Su
vinculación con la Orden de Predicadores” en CABRERA MUÑOZ, Emilio, dir. Actas V Coloquio
Internacional de Historia Medieval de Andalucía. Andalucía entre Oriente y Occidente (1236-1492).

164



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

28% de las fundaciones de la época fueron femeninas y dominicas, 
de las que el 100% procedían de beaterios previos543.

Esta primera fase, por denominarla de algún modo (aunque, 
nuevamente, insistimos en que se trataron de procesos integrados 
en el desarrollo de la reforma, al igual que las iniciativas de frailes), 
de comunidades femeninas presenta dos características: ya hemos 
hecho alusión a una de ellas, mientras que la segunda consistió en la 
labor reformadora que iniciaron aquellas primeras monjas observan-
tes en el resto de beaterios y conventos de la orden. Se convirtieron 
en transmisoras e implantadoras de la observancia, al igual que los 
dominicos, de manera que colaboraron con éstos y con los monarcas, 
erigiéndose en autoras del movimiento, creando lazos de unión entre 
las distintas comunidades de religiosas de la orden en Castilla. Di-
námicas similares y anteriores las encontramos también en los con-
ventos italianos, como viene siendo habitual544. Han sido denomina-
das madres o vicarias de la reforma545. Eran enviadas por los Reyes 
Católicos y frailes, como el cardenal Cisneros, al igual que también 
encomendaron estas misiones a la rama masculina. María Gómez de 
Silva, fundadora de Madre de Dios de Toledo, realizó esta labor en el 
convento de Santo Domingo de la ciudad (1495) y, desde ahí, partió 
hacia Santo Domingo el Real (Madrid) con otras dos monjas, Paula 
y Eustochio, quedando reformado ese mismo año546. Las dos últimas 
hermanas acudieron en 1523 a reformar el monasterio de San Blas 
de Cifuentes y fundaron un monasterio en Casalarreina (1524)547. 
Las Dueñas de Zamora, la segunda comunidad más temprana en ser 
reformada (1469), mandaron a religiosas a Santa María de los Án-
geles (Jaén) en 1477 y a las Dueñas salmantinas (1482)548. Queda 
Córdoba: Diputación de Córdoba, 1988, pp. 528-530.
543  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, p. 
265.
544  DUVAL, Sylvie. “Les Dominicaines ou les paradoxes de l’Observance…”, pp. 289-292. De la 
misma autora, “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female Dominican Observant 
Movement during the Fifteenth century” en ROEST B. y UPHOFF J., eds. Religious Orders and 
Religious Identity Formation, ca. 1420-1620. Leiden-Boston: Brill, 2016, p. 8.
545  PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 65; 
MIURA ANDRADES, José María. Las fundaciones dominicas en Andalucía…, p. 81.
546  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, pp. 213-214.
547  Ibíd., p. 219.
548  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma…”, p. 205.

165



ROCÍO MOLINA FLORES 

evidenciada, por lo tanto, la existencia de una red de reformadoras, 
conocedoras de la Regla, que se movieron entre comunidades feme-
ninas. Teniendo en cuenta la fuerte vertiente espiritual que poseía el 
movimiento, no sorprende la transmisión de religiosidades y devo-
ciones que existió, a las que nos dedicaremos en profundidad en el 
siguiente apartado.

	 Centrándonos en nuestra comunidad, las biografías de las re-
ligiosas de Madre de Dios publicadas en las crónicas del obispo de 
Monópoli, nos hablan también de la realización de esta tarea en con-
ventos andaluces. Sor Isabel de la Columna (con 60 años de edad) 
acudió con otras monjas al convento de Santa María de Gracia de 
Sevilla, donde estuvo durante diez años, enseñando canto, religión 
y siendo considerada un ejemplo de virtud549. Especial énfasis pone 
en la labor de sor Catalina de Sena, algo significativo: «Otra madre 
tuvo esta casa de maravillosa vida y exemplo muy conocido en la 
Provincia de Andalucía porque reformó y fundó muchos conventos, 
llamóse Soror Catalina de Sena»550. Narra que los prelados la envia-
ron para la enseñanza y reforma de Santa María de Gracia con dos 
religiosas, durante 12 años, donde fue priora. Desde allí, el Maestro 
General Seraphino Cabali le encomendó visitar el convento de Úbe-
da, donde residió un tiempo. Suponemos que se refiere a la comuni-
dad Nuestra Señora de la Coronada, que fue un beaterio entre 1483 
y 1496, y finalmente entró en la orden en 1505551. A continuación, se 
encargó del priorato y la reforma de Santa Florentina de Écija. Por 
último, siendo ya anciana, los prelados la enviaron junto a sor María 
de la Cruz a fundar el convento de Madre de Dios de Gibraleón. La 
última fue priora durante 6 años por deseo del V duque de Béjar, 
Francisco de Zúñiga y Sotomayor, fundador del cenobio y nieto de la 
duquesa Teresa de Zúñiga552. Más allá de la idealización de la fuente, 
se identifica una intención de resaltar a ciertas monjas como ejem-
plares por su labor observante, otorgándoles espacios de actuación 
dentro de la orden.

549  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 246.
550  Ibíd., p. 247.
551  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces…”, p. 529.
552  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 248.

166



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

La consolidación definitiva de la reforma tuvo lugar con la 
intervención de los Reyes Católicos y del cardenal Cisneros, enten-
diéndose como un proceso religioso pero también político y social. 
Los intereses tanto de los dominicos como de los monarcas se mani-
fiestan en el esfuerzo conjunto que realizaron. Se observa entonces 
una doble iniciativa, una nacida de los propios conventos en su deseo 
de adscribirse a la observancia y otra que parte desde poderes supe-
riores. Mayoritariamente, ambas se unieron y en otras ocasiones, la 
segunda terminó opacando a la primera por razones de efectividad 
y autoridad. Para la monarquía la reforma religiosa formaba parte 
de un plan a gran escala, que perseguía la estabilización del reino 
y la consecución del patronato real553. Por su parte, los observantes 
bajo el amparo de ésta consiguieron imponerse finalmente, además 
de ascender en sus carreras religiosas y sociales, cuestión no menos 
importante. La larga tradición de relaciones que existieron entre los 
reyes y la orden de Santo Domingo, siendo los frailes dominicos 
sus confesores y personas de confianza, influiría en la asimilación 
de una espiritualidad observante por parte de los primeros y tam-
bién de la nobleza, lo que explica gran parte de la predilección por 
ésta554. Su involucración se plasma en la introducción de la reforma 
en el interior de los cenobios, favoreciendo la elección de un prior o 
priora observantes, y desde el exterior, por medio del envío de frailes 
y monjas reformadores, o directamente, con una labor fundacional 
que exigía desde el principio en sus constituciones un modo de vida 
riguroso.

Según señala Nieva Ocampo, la primera etapa de reforma co-
rrespondería con uno de los períodos más violentos en el que la reina 
Isabel se rodearía de observantes severos, principalmente dominicos 
y franciscanos555. Entre ellos destacan fray Alonso de Burgos (1415-
1499)556 y fray Tomás de Torquemada (1420-1498), profesos del mo-
553  GARCÍA ORO, José. Cisneros y la reforma del clero español…, pp. 31-32, y “Programas y logros 
de la reforma….”, pp. 268-270. Véase también DE AZCONA, Tarsicio. Isabel la Católica: estudio 
crítico… pp. 557-558.
554  ALONSO GETINO, Luis G. “Dominicos españoles confesores de reyes”. Ciencia Tomista, 1916, 
vol. 14, pp. 374-451, y GRAÑA CID, María del Mar. “Catalina de Lancaster…”, pp. 75-100.
555  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “La creación de la observancia regular…”, pp. 94-95.
556  La promoción social de fray Alonso de Burgos sería de tal magnitud que financiaría reparaciones 

167



ROCÍO MOLINA FLORES 

nasterio de San Pablo de Valladolid, cuya proyección les llevó hasta 
la corte, ocupando los cargos de confesores de la reina y el segundo, 
el de inquisidor general557. Ambos poseían una personalidad fuerte, 
eran estrictos y estaban comprometidos con la reforma religiosa del 
reino. Recordemos que Torquemada fue el encargado de introducir 
la observancia en Madre de Dios de Sevilla, desgraciadamente, des-
conocemos el método de implantación. Por ello, la primera etapa de 
la reforma, implantada a la fuerza y con violencia, se relaciona con la 
influencia que figuras tan severas ejercieron sobre la reina Isabel558.

No es casualidad que en 1475 se produjera el conocido episo-
dio violento en el convento de San Esteban de Salamanca, en el que 
los reformadores intentaron entrar por la fuerza559. En este sentido, 
la Santa Sede estuvo a favor de los claustrales y Sixto IV emitió la 
bula Cum in agro (1479), condenando la actitud de los observantes 
y frenando sus pretensiones560. Una vez que los Reyes Católicos se 
hicieron responsables de la reforma, el papado disminuiría su apoyo 
a ésta, temiendo la pérdida de autoridad. Las resistencias no cesaron. 
El mencionado monasterio de Salamanca no terminaría su proceso 
de reforma hasta 1486, gracias a la actitud tolerante del recién ele-
gido prior, fray Diego Magdaleno561. El nivel de permisividad de los 
dirigentes de las comunidades hacia la observancia determinaba la 
colaboración con los reformadores y reformadoras, incluso con los 
propios monarcas. Los planes de intervención de la reina Isabel se 

en varias iglesias y fundaría el convento de San Vicente Ferrer de Palencia (1486) y el colegio de San 
Gregorio de Valladolid (1487), creado para los estudios de Teología de frailes dominicos observantes. 
MARTÍNEZ PEÑAS, Leandro.  El confesor del rey en el Antiguo Régimen…, pp. 57-65. DÍAZ 
IBÁÑEZ, Jorge. “Alonso de Burgos y la fundación y primeros estatutos del colegio de San Gregorio de 
Valladolid. La regulación de la vida religiosa y académica de los dominicos observantes en la Castilla 
del siglo XV”. Cuadernos de Historia del Derecho, 2016, n. 23, p. 45.
557   ARQUERO CABALLERO, Guillermo F. El confesor real en la Castilla de los Trastámara…, p. 
150.
558  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “La creación de la observancia regular…”, pp. 94-95.
559  Ibíd., pp. 94-97. La disputa entre los bandos nobiliarios, que ejercían su autoridad en las ciudades 
apoyando a los conventuales, y los reformadores es estudiada por Nieva Ocampo, tanto en el convento 
de San Pablo de Valladolid, como en el convento de San Esteban de Salamanca. Véase NIEVA 
OCAMPO, Guillermo. “La creación de la observancia regular…”, pp. 103-104, y “Reformatio in 
membris…”, pp. 314-315.
560  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla…”, 
p. 412-413.
561  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “La creación de la observancia regular…”, pp. 99-100.

168



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

vieron frustrados en ocasiones. En el convento femenino de Santo 
Domingo de Madrid intentó que fuese elegida priora Francisca de 
Herrera (1488), partidaria de la observancia, pero las monjas se opu-
sieron a ello562. Finalmente, entraron en la congregación con la llega-
da de la vicaria María Gómez de Silva, como ya hemos mencionado, 
pero esto no tendría lugar hasta 1495563. Las reformas de los conven-
tos de Caleruega y Quejana se alargaron en el tiempo por la nega-
tiva de las religiosas, con la existencia de enfrentamientos incluso, 
puesto que alegaban que sus comunidades ya eran lo suficientemente 
observantes564. Finalmente, la comunidad de Caleruega quedó refor-
mada en 1498, transcurriendo 19 años desde que la reina pretendiera 
introducir la observancia565. Los conflictos no fueron exclusivamen-
te masculinos, sino que las dominicas tuvieron la capacidad de re-
chazar la reforma, incluso expresando su desacuerdo y mostrando 
auténtica resistencia. De manera que se atisba una dinámica en la 
que las primeras monjas y frailes, cuyas instituciones ya habían sido 
reformadas, actuaron de instructores en aquellas comunidades que 
todavía no lo estaban, ya fuera por falta de medios o por oposición.

4.1.3. Consolidación de la reforma en tiempos de los Re-
yes Católicos y el cardenal Cisneros (1478-principios del s. XVI)

Los puntos de inflexión vendrían de la mano de la victoria en 
la batalla de Toro (1476) y del concilio nacional celebrado en Sevilla 
(1478)566, que pusieron en marcha el programa de reforma religioso, 
concebido por Hernando de Talavera (1428-1507), fraile jerónimo, 
confesor y consejero de la reina Isabel567. Fue entonces cuando co-
menzó el envío progresivo de embajadas a Roma, consiguiendo de-

562  PÉREZ VIDAL, Mercedes. Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, p. 80.
563  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, pp. 208-212. 
Volvemos a encontrar a estas dos religiosas, como vicarias reformadoras, en el monasterio de San Blas 
de Cifuentes (1523) y fundaron un año después el monasterio de Casalarreina. Del mismo artículo, p. 
219.
564  Ibíd., p. 208.
565  Ibíd., p. 212.
566  GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma….”, p. 270.
567  GARCÍA ORO, José. Cisneros y la reforma del clero español…, p. 40, y “Programas y logros de 
la reforma…”, p. 270. MARTÍNEZ PEÑAS, Leandro. El confesor del rey en el Antiguo Régimen…, 
pp. 86-88.

169



ROCÍO MOLINA FLORES 

finitivamente, con la llegada del pontífice español Alejandro VI, el 
breve Exposu erunt nobis (1493), en el que se concedía facultad para 
implantar la reforma y se otorgaba independencia a los reyes para 
gestionarla. Aunque la bula definitiva sería la Quanta in Dei Eccle-
sia del mismo año, que proporcionó plena licencia a la monarquía y 
a los observantes, siendo utilizada durante todo el período de refor-
ma, aunque tuvo que ser ampliada y ajustada en años sucesivos568. 
Es entonces, concretamente en 1495, cuando se sitúa la fecha del 
triunfo del movimiento569, puesto que a partir de entonces los con-
ventos, tanto masculinos como femeninos, comenzaron a reformarse 
progresivamente.

	 El beneficio de la bula obtenida fue notable para el asenta-
miento definitivo de la reforma, lo que se observa en el aumento de 
las comunidades que entraron en la Congregación de Observancia 
a raíz de 1493. Mientras tanto, ésta fue radicalizándose cada vez 
más, al mando de un sector de reformadores extremadamente riguro-
sos, que avivaron las rencillas entre los distintos bandos, y al mismo 
tiempo, entre los propios observantes. Los vicariatos de frailes como 
Alonso de San Cebrián (1474-1484), Pascual de Ampudia (1487-
1490) y Antonio de la Peña (1501-1504) son ejemplo de ello, desta-
cando la severidad del último570. No sólo presentan este aspecto en 
común, sino también sus antecedentes como priores e introducto-
res de la reforma en conventos castellanos, además de contar con el 
significativo apoyo de los monarcas, ejerciendo como confesores y 
enviados a la Santa Sede, y su conocimiento de la reforma de Lom-
bardía en primera persona571.

568  GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma….”, pp. 274-279.
569  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, p. 31.
570  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Los últimos restos de la claustra en Salamanca”. Miscelánea, 
vol. 1, pp. 627-639; ORTEGA MARTÍN, Joaquín. Un reformador pretridentino: Don Pascual de 
Ampudia, obispo de Burgos (1496-1512). Roma: Iglesia Nacional Española, 1973, pp. 79-83.
571  NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Reformatio in membris…”, pp. 324-325, y “La creación de la 
observancia regular…”, pp. 95 y 105. Véase también ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos 
femeninos y reforma…”, p. 208, y BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente.  “Los últimos restos de la 
claustra en Salamanca…”, pp. 627-639.

170



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

La continuación del proceso de reforma supondría dar un si-
guiente paso, fusionando la Congregación de Observancia y la Pro-
vincia de España, objetivo que se comenzó a perseguir desde 1500572. 
El mandato de Antonio de la Peña dio paso, en 1504, a la transigencia 
de fray Diego Magdaleno, que fue nombrado vicario de la primera, 
extendiendo su jurisdicción sobre la Provincia al completo, por parte 
del Maestro General Bandelli. De esta manera, quedó encargado de 
la unión de ambas instituciones en una sola entidad573. Esta decisión 
causaría otra controversia más entre ambos bandos, por un lado los 
observantes más rigurosos, que presagiaban la desviación del estric-
to camino a seguir, y por otro lado, los conventuales, temiendo la 
rigidez de los primeros. La tendencia a la severidad provendría de la 
herencia savonaroliana, que influyó en los reformadores españoles 
que volvieron de su estancia en provincias italianas o tuvieron con-
tacto con congregaciones como la de San Marcos y Lombardía574.

4.1.4. Movimiento de sor María de Santo Domingo (1507-1512)

El conflicto estalló a raíz del fallecimiento de Bandelli, que-
dando Magdaleno sin apoyos ante la celebración del Capítulo de Bur-
gos (1506), donde se produjo la fusión. Ambos bandos rechazaron el 
proyecto y se propició el cese en el cargo de Magdaleno, agilizado 
por el cardenal Cisneros y el rey Fernando, debido a la petición de 
Peña. Beltrán de Heredia apunta que: «el alma de todo este desorden 
era la famosa beata de Piedrahita, sor María de Santo Domingo»575. 
Sor María de Santo Domingo (c. 1480-1524)576, más conocida como 
la Beata de Piedrahita, fue una terciaria dominica que se haría cono-
cida en zonas de Ávila y Toledo a causa de su rigurosa observancia 
y los episodios sobrenaturales que experimentaba577. Al cumplir los 
572  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de espiritualidad…”, p. 520.
573  Ibíd., p. 521.
574  Ibíd., pp. 522-523.
575  Ibíd., p. 524. 
576  Existe confusión sobre su año de nacimiento. Serrano y Sanz y José Manuel Blecua lo sitúan entre 
1470-1475, mientras que Beltrán Heredia, sobre 1480-1486. SANTO DOMINGO, Sor María de. Libro 
de la Oración de Sor María de Santo Domingo  / con un estudio de José Manuel Blecua. Madrid: 
Hauser y Menet [ed. facs.], 1948, sin foliar.
577  Una pequeña biografía añadida en el prólogo de su obra, junto a la información extraída del 
proceso que le realizaron (1509), nos permite conocer ciertos datos acerca de su figura. Las dos 

171



ROCÍO MOLINA FLORES 

diecisiete años ingresó en el convento de Santo Domingo de Piedra-
hita y posteriormente se trasladó al de Santa Catalina de Ávila, que 
abandona en 1507 por problemas con las demás religiosas. A conti-
nuación, profesó en el convento de Santo Tomás de la misma ciudad, 
donde intensificó cada vez más su modo de vida contemplativo578.

Su fama de reformadora y mística comenzó a recorrer la Pro-
vincia de España, llegando a oídos de fray Diego Magdaleno, que la 
postuló como promovedora de la observancia en los conventos cas-
tellanos579. Se marchó a Toledo con esta misión, sin embargo, la se-
veridad que pretendió implantar fue de tal nivel que no fue aceptada 
en los claustros y tras diversas quejas fue retirada de sus funciones. 
No obstante, para aquel entonces, sus arrebatamientos la hicieron 
conocida, ganándose el favor de figuras como el monarca Fernando 
el Católico, el cardenal Cisneros y Fadrique Álvarez de Toledo y 
Enríquez, II Duque de Alba580. Este último financió la fundación del 
convento de la beata en Aldeanueva con la advocación de Santa Cruz 
de la Magdalena (1504)581. Adquirió un importante protagonismo, 
negativo y positivo a partes iguales. La defensa de una observancia 
tan estricta junto con las vivencias místicas y su condición de mujer, 
fueron motivos suficientes para conseguir ciertos enemigos.

versiones existentes de su obra son, en primer lugar, la citada edición facsímil junto a un estudio de 
José Manuel Blecua y la reciente de Sanmartín Bastida, Rebeca y Curto Hernández, María Victoria. El 
“Libro de la oración” de María de Santo Domingo: estudio y edición (Madrid: Iberoamericana, 2019), 
que se incluye dentro del proyecto de investigación Catálogo de Santas Vivas (1400-1550): Hacia un 
corpus completo de un modelo hagiográfico femenino. Rebeca Sanmartín es en la actualidad la mayor 
experta en la figura de la Beata de Piedrahita, contando con diversos artículos, además de esta obra, al 
respecto. Con anterioridad fue estudiada por Beltrán de Heredia dentro del movimiento reformista de 
observancia que ésta llevó a cabo en la orden de Santo Domingo (1939). El proceso de sor María de 
Santo Domingo ha sido investigado y analizado por este último autor, además de Bernardino Llorca 
(1933) y Sastre Varas (1990-1991). Aunque el texto, perdido actualmente, lo dio a conocer Lunas 
Almeida (1930).
578  LLORCA, Bernardino. La Inquisición española y los alumbrados: (1509-1667): según las actas 
originales de Madrid y de otros archivos, ref. y puesta al día de la ed. de 1936. Salamanca: Universidad 
Pontificia de Salamanca, 1980, p. 42.
579  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de espiritualidad…”, pp. 524-525.
580  SANTO DOMINGO, Sor María de. Libro de la Oración de Sor María de Santo Domingo…, s.f.
581  PÉREZ VIDAL, Mercedes.  Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla…, pp. 
82-83.

172



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

	 El apoyo que encontró sor María de Santo Domingo desem-
bocó en la creación de un movimiento en torno a su figura, que al-
borotó al resto de la Provincia, ya que era de una gran rigurosidad, 
incluso se trataron las anomalías ocasionadas en el Capítulo de Za-
mora (1508), como el tipo de vestimenta, dormir sobre tablas, cantar 
de un modo diferente, realizar bailes místicos, e incluso, llegaron a 
prohibir el contacto de los religiosos con la beata582. El fanatismo 
creado llevó a la apertura de un proceso contra ella y sus seguidores 
(1509). En un primer momento no se realizó, puesto que fue dero-
gado por el papa Julio II, que paradójicamente lo había autorizado 
con anterioridad, por petición del mismísimo Fernando el Católi-
co583. Finalmente, tuvo lugar en una cuarta oportunidad, aunque el 
cardenal Cisneros se encargó de beneficiar a la dominica, quedando 
absuelta584.

	 El culmen del movimiento fue el intento de independencia 
de la Provincia, con la intención de crear una congregación propia 
para depender directamente de la Santa Sede, aunque serían frena-
dos rápidamente por Tomás Vío de Cayetano, Maestro General de 
la orden. No obstante, la rigurosa actividad adoptada en el convento 
de Piedrahita continuaría durante unos años más, caracterizándose 
por su estricta observancia, penitencia en comida y vestimenta, más 
cantidad de vigilias y oraciones. La beata y su grupo de seguidores 
abandonaron el movimiento, sobre todo a raíz del fallecimiento de 
Antonio de la Peña (1512), uniéndose de nuevo plenamente a la Pro-
vincia585. Sor María de Santo de Domingo regresaría ese mismo año 
al monasterio de Aldeanueva, en el que llegaría a contar con dos-
cientas cuarenta monjas586, sin conocerse mucha más información 
sobre ella hasta su muerte en 1524.
582  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de espiritualidad…”, pp. 524 - 525.
583  La razón de este impedimento era que los jueces escogidos para encargarse del proceso eran 
contrarios a la Beata: arzobispo de Santiago, D. Alfonso de Fonseca, el obispo de Burgos, fray Pascual 
de Ampudia y el obispo de Ávila, D. Alfonso de Carrillo de Albornoz. SASTRE VARAS, P. Lázaro. 
“Proceso de la Beata de Piedrahita”. Archivo Dominicano XI, Salamanca, 1990, pp. 363-370.
584  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Proceso de la Beata de Piedrahita (II)”. Archivo Dominicano XII, 
Salamanca, 1991, pp. 337-386. Para profundizar en el proceso realizado a la Beata de Piedrahita, véase 
los estudios de Beltrán de Heredia y Bernardino Llorca.
585  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de espiritualidad…”, pp. 530-531.
586  SANTO DOMINGO, Sor María de. Libro de la Oración de Sor María de Santo Domingo..., s.f.

173



ROCÍO MOLINA FLORES 

4.2. Evolución de la religiosidad femenina dominica

Conocidos los movimientos reformadores que tuvieron lugar 
en la orden de Santo Domingo, nos centraremos en el vínculo entre 
su vertiente espiritual y femenina. Procesos que nos permiten expli-
car la deriva que tomaron las dominicas castellanas, de beatas-tercia-
rias a monjas, influenciadas por la religiosidad observante de Santa 
Catalina de Siena, en defensa de una vuelta a los orígenes en cuanto 
a pobreza, oración, penitencia, clausura y obediencia. Unos valores 
que permitían, según el conocido tratado El Diálogo de la propia 
santa, alcanzar la perfección cristiana. La doctrina que se recoge en 
esta obra, que nos ha servido como referencia, explica cómo las bio-
grafías de estas religiosas se fueron transformando en una combina-
ción de episodios propios de las hagiografías medievales y, por otro 
lado, en un relato en el que destacan sus labores como autoras de la 
reforma. De manera que, el convertirse en ejemplos de reformado-
ras, tanto en su comunidad como en otras, fue otro componente de 
demostración de virtud y santidad para las dominicas. El influjo de 
frailes a religiosas, entre éstas y hacia la sociedad, se vio favorecido 
por las coyunturas culturales del siglo XVI, período de florecimiento 
de la literatura espiritual y de fundaciones conventuales. En defini-
tiva, en los siguientes puntos se explicará la evolución religiosa que 
tuvieron las dominicas, desde su condición de beatas, pasando por 
terciarias (o no), monjas de la segunda orden, e incluso, «santas» en 
sus localidades.

4.2.1 De beatas-terciarias a monjas: obediencia y clausu-
ra de la Observancia

Las razones del nacimiento y proliferación del movimiento 
laico en la Andalucía occidental del siglo XV, principalmente en Cór-
doba y Sevilla, ha sido uno de los puntos clave en las investigaciones 
de Miura Andrades y Graña Cid587. La falta de capacidad de las ór-
denes religiosas de cumplir con las expectativas de las mujeres de la 
época, debido a esa relajación, derivó en la búsqueda de una reforma 

587  Los artículos y obras de ambos se citarán a lo largo del presente apartado.

174



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

individual en la que poder llevar a cabo una forma de vida rigurosa, 
de acuerdo con aquellos valores perdidos588. Si bien empezó con un 
carácter individualista, observable en beatas y emparedadas, progre-
sivamente se tornó a la existencia de grupos de mujeres laicas que 
compartían valores religiosos, aparte de socioeconómicos589. Unas 
asociaciones que se caracterizaban por la unión femenina y espiri-
tual, además de una cierta autonomía y estatus especial dentro de las 
ciudades. Se ha estudiado el prestigio socio-religioso e interclasista 
que adquirieron en Córdoba, como modelos evangélicos de peni-
tencia, incluso con una cierta labor orientadora590. Ángela Muñoz lo 
define como un movimiento basado en principios mendicantes, que 
combinaba vida activa, puesto que seguía en contacto con el mundo, 
y contemplativa591. En Sevilla, de manera similar, realizaban tareas 
asistenciales, laborales y religiosas592. Lo cierto es que encontraron 
un espacio femenino propio de desarrollo y de aportación a la socie-
dad, externo a las órdenes religiosas de la época.

Precisamente, esa «independencia» podría explicar el deseo 
de franciscanos y dominicos de institucionalizar estos grupos, con el 
objetivo de ejercer control sobre los movimientos laicos femeninos 
y de paso, adscribir a estas mujeres a sus respectivas órdenes593. Si 
bien esa presión fue real, sobre todo a raíz del influjo observante, 
argumento en el que los autores coinciden, también concluyen que 
existió iniciativa de las propias beatas de atravesar dicha fase594. Se-
588  GRAÑA CID, María del Mar.  Religiosas y ciudades: la espiritualidad…, pp. 81-82; MUÑOZ 
FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas…, p. 40; MIURA ANDRADES, José María. 
“Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía medieval. Emparedadas y beatas” en GRAÑA 
CID, María del Mar y MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela, eds. lit. Religiosidad femenina: expectativas y 
realidades (siglos VIII-XVIII). Madrid: Asociación Cultural Al-Mudayna, 1991, p. 155.
589  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces…”, p. 531.
590  GRAÑA CID, María del Mar. Religiosas y ciudades : la espiritualidad…, pp. 92-96.
591  MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas…, p. 45.
592  MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía 
medieval…”, pp. 153-155.
593  GRAÑA CID, María del Mar.  “De beatas a monjas: procesos…”, pp. 337-338; MIURA 
ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 258-259, 263.
594  GRAÑA CID, María del Mar.  “Beatas dominicas y frailes predicadores. Un modelo religioso 
bajomedieval de relación entre los sexos (Córdoba 1487-1550)”. Archivo Dominicano: Anuario, 
2011, n. 32, pp. 242-243; MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en 
la Andalucía medieval…”, pp. 151-153, 163, y “Beatas y beaterios andaluces…”, p. 533; GRAÑA 
CID, María del Mar. “Mentalidades femeninas y propuestas de reforma religiosa en la Castilla 

175



ROCÍO MOLINA FLORES 

ñalan razones institucionales y económicas pero, de nuevo, nos cen-
tramos en las puramente espirituales. El surgimiento de la reforma, 
con la figura de una mujer terciaria, Santa Catalina de Siena, como 
referencia, incentivó a una doble dinámica. En primer lugar, la pre-
dilección de algunos beaterios a la orden de Santo Domingo y en 
consecuencia, la institucionalización de estos grupos, en pro de la 
observancia595. El fenómeno ha sido estudiado en la región andalu-
za, registrando que con anterioridad a 1525 el 63% de los conventos 
de dominicas procedían de beaterios, muchos de ellos sin necesidad 
de haber pertenecido a la Tercera Regla596. Sus deseos de reforma, 
que comenzó siendo individual y no reglada, se vieron cumplidos 
finalmente.

La transformación de estos grupos implicó adoptar los pre-
ceptos observantes, entre ellos especialmente el de obediencia y 
clausura, sobre los que se realizó hincapié desde la institución. La 
imposición de estos votos ha sido estudiada como método de control 
y autoridad de la jerarquía masculina de la orden597. No obstante, la 
práctica vuelve a poner de relieve que eran iniciativas surgidas por 
parte de los dominicos y las dominicas. Las constituciones de los 
primeros conventos reformados así lo corroboran. Chiara Giamba-
corta aplicó en su fundación pisana (1387) una normativa que regu-
laba de manera estricta la clausura, prohibiendo la entrada de frailes 
al claustro598. Igualmente, Raimundo de Capua redactó unas reglas 
rigurosas al respecto (1397), que serían adoptadas por los conven-
tos de Nuremberg, Pisa y Venecia599. Al parecer, los reformadores 
coincidían en que las constituciones oficiales de las religiosas, crea-
das por Humberto de Romans (1259), no eran lo suficientemente 
severas. Observamos que las motivaciones surgieron de nuevo de 
los miembros italianos de la orden, mientras que en la Provincia de 

bajomedieval…”, pp. 116-118.
595  MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía 
medieval…”, p. 163, y “Beatas y beaterios andaluces…”, pp. 534-535.
596  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces…”, p. 530.
597  MIURA ANDRADES, José María. Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes…, pp. 
258-259; GRAÑA CID, María del Mar. “De beatas a monjas: procesos…”, pp. 337-338, 344-345.
598  DUVAL, Sylvie. “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female…”, p. 9.
599  DUVAL, Sylvie. “Les Dominicaines ou les paradoxes de l’Observance…”, pp. 290-293.

176



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

España las encontramos por primera vez en las normas de San Pedro 
Mártir de Mayorga (1394)600. A principios del siglo XVI, con poste-
rioridad a la reforma, fueron dos de los capítulos que se ampliaron de 
las constituciones oficiales de la orden, con tendencia a la rigurosi-
dad. La estricta clausura también se observa arquitectónicamente601. 
La comunidad de Santa Catalina de Sena de Zamora llevó a cabo el 
cierre de ventanas de la torre de la iglesia, desde la cual las espiaban 
y lanzaban piedras602. Si recordamos, en Madre de Dios de Sevilla 
pidieron a los Reyes Católicos la compra de unas casas para el con-
vento, puesto que los vecinos le causaban turbaciones (1493). Otro 
caso similar ocurrió con la comunidad de Santa Catalina de Siena de 
Valladolid, que levantaron una cerca a principios del siglo XVI para 
evitar ser observadas por los vecinos603.

	 Si tenemos en cuenta la vida que llevaron estas beatas-ter-
ciarias dominicas, la entrada en el convento supuso la pérdida de su 
autonomía y conexión con el mundo exterior, precisamente, lo pri-
mero que regularon los reformadores en sus normativas. La clausura 
se relacionaba de manera estrecha con la imagen de honra y virtud 
que debían preservar las religiosas. La obediencia a los superiores 
masculinos y, al mismo tiempo, su relación con ellos comenzó a ser 
regulada estrictamente, con el fin de evitar escándalos de cualquier 
tipo, acusaciones que habían sido frecuentes con anterioridad a la 
reforma. Se vigilaron los vínculos entre confesores y monjas, con-
virtiéndose en una denuncia recurrente en los juicios eclesiásticos. 
Así sucedió en los procesos a los que fueron sometidos figuras de la 
orden como sor María de Santo Domingo y fray Domingo de Valta-
nás604. Si para los frailes era una manera de ejercer control, algo que 
600  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma…”, p. 204.
601  Mercedes Pérez Vidal se ha encargado especialmente del registro material y arquitectónico de 
los conventos de dominicas observantes. PÉREZ VIDAL, Mercedes. “Observancia y rigorismo. 
Consecuencias de la reforma de la Orden de Predicadores y de algunos movimientos rigoristas en la 
liturgia y arquitectura en los monasterios de dominicas de la Provincia de España” en FERNÁNDEZ 
RODRÍGUEZ, Natalia y FERNÁNDEZ FERREIRO, María, eds. Literatura medieval y renacentista 
en España: líneas y pautas. Actas del III Congreso Internacional de la SEMYR. Salamanca: Sociedad 
de Estudios Medievales y Renacentistas, pp. 799-810.
602  ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “De beatas a monjas dominicas…”, pp. 29-30.
603  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, p. 231.
604  Véase SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Proceso de la Beata de Piedrahita (II)…”, pp. 337-386, y 
“Proceso de la Beata de Piedrahita…”, pp. 359-401. HUERGA TERUELO, Álvaro. “El proceso de 

177



ROCÍO MOLINA FLORES 

formaba parte de una cultura misógina, para las monjas fue conce-
bido como su modo de vida ideal, puesto que de esta manera su vo-
luntad era dirigida enteramente a Dios. La clausura y la obediencia 
se utilizaron como cauce de expansión espiritual de las religiosas605. 
Consiguieron revocar indirectamente esas imposiciones mediante el 
desarrollo de una religiosidad personal, siendo gran prueba de ello la 
aportación a la literatura de aquellos años.

Dentro del desarrollo espiritual de finales del siglo XV y 
principios del XVI, se ha de considerar el auge de la mística femeni-
na como punto de inflexión. Al tratarse de movimientos que aposta-
ban por una reforma de valores primigenios y puros, originarios de 
los santos fundadores, se encontraba vinculada directamente con una 
religiosidad íntima. Buscar a la divinidad desde el interior el alma, 
núcleo del amor que se tiene a Dios, a través de la propugnación de 
la oración mental. Nuevamente, nos remitimos a Santa Catalina de 
Siena como personificación de esta corriente, puesto que vivió epi-
sodios místicos y fue para sus discípulos la madre de la observancia. 
El modelo de referencia fue una mujer, lo que hizo posible que las 
dominicas unieran ambos factores, tanto la autogestión reformadora, 
como el deseo de conocer lo divino y en definitiva, ser perfectas 
cristianas. No obstante, mientras que la labor observante pareció no 
preocupar a los frailes, más bien animaban a ello, la difusión de estas 
formas de religiosidad sí levantaron suspicacias entre un sector de la 
orden.

En general, el siglo XVI fue un período convulso para la teo-
logía mística, puesto que en los primeros años tendría lugar el ini-
cio de la ruptura entre ésta y la escolástica606. El principal problema 

la Inquisición de Sevilla contra el maestro Domingo de Valtanás”. Boletín del Instituto de Estudios 
Giennenses, 1958, n. 17, pp. 93-142; BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente.  “Nota crítica acerca de 
Domingo de Baltanás y de su proceso inquisitorial”. Ciencia Tomista, 1957, n. 84, pp. 646-659.
605  GRAÑA CID, María del Mar. “Beatas y monjas: redes femeninas y reforma religiosa en la ciudad 
bajomedieval” en SOLÓRZANO TELECHEA, Jesús Ángel, ARÍZAGA BOLUMBURU, Beatriz y 
AGUIAR ANDRADE, Amélia, coords. Ser mujer en la ciudad medieval europea. Logroño: Instituto 
de Estudios Riojanos, 2013, p. 387. Y de la misma autora, “Mentalidades femeninas y propuestas de 
reforma religiosa en la Castilla bajomedieval…”, pp. 111-120. Véase también MIURA ANDRADES, 
José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía medieval…”, p. 153.
606  VANDENBROUCKE, François. “Le divorce entre théologie et mystique. Ses origines”. Nouvelle 

178



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

radicaba en la forma de adquisición del conocimiento de Dios. Para 
los teólogos el estudio de la Biblia era fundamental, puesto que en 
ella se encontraba la doctrina divina, la Verdad. Se trataba de la obra 
clave para interpretar su mundo. En contraposición, el conocimiento 
en la mística se adquiere de forma infusa por el amor que se tiene a 
Dios y además, por transmisión oral. Muchos teólogos no aceptaban 
esta otra vía. Por ello, místicos del Quinientos como Bernardino de 
Laredo y Bernabé de Palma tuvieron que rescatar la referencia a la 
figura de Dionisio Areopagita y de este modo, legitimar la tradición 
y antigüedad de esta vía de religiosidad, que se remontaría supues-
tamente a los tiempos de San Pablo607. El sacerdote anónimo que 
redactó el Libro de la Oración de Sor María de Santo Domingo, 
conociendo esta problemática, con un objetivo evidente de utilizarlo 
como argumento de autoridad ante los teólogos, hizo referencia al 
Libro de los nombres divinos (al que él se refiere como Libro de los 
nombres divinales) del Areopagita608.

Considerando el ambiente en el que sor María de Santo Do-
mingo se encontraba a principios del siglo XVI, en pleno asenta-
miento de la observancia, dentro de la orden de los Predicadores, 
destacada por sus escolásticos, y que era mujer, entendemos el con-
flicto que se generó en torno a su figura609. El contexto de crisis entre 
Revue Théologique, 1950, n. 4, vol. 72, pp. 383-384.
607  Toda la información del presente párrafo ha sido consultada en PÉREZ GARCÍA, Rafael M. 
“El argumento histórico acerca de la transmisión de la Teología Mística y la autoridad de Dionisio 
Areopagita en la España del siglo XVI” en GARCÍA BERNAL, José Jaime y BEJARANO PELLICER, 
Clara, coords. Memoria de los orígenes. El discurso histórico-eclesiástico en el mundo moderno. 
Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, 2019, pp. 41-47.
608  SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca y CURTO HERNÁNDEZ, María Victoria.  El “Libro de la 
oración” de María de Santo Domingo: estudio y edición. Madrid: Iberoamericana, 2019.
609  Anteriormente hicimos alusión a que las inculpaciones de los reaccionarios de sor María de Santo 
Domingo se relacionaban con sus rigurosas normas observantes, sus vivencias místicas y el simple 
hecho de ser mujer. El interrogatorio del proceso que le realizaron, interpretado por Lázaro Sastre 
Varas, se dirigió especialmente a los dos primeros aspectos, aunque subyace de fondo la tercera 
cuestión. Cualquier experiencia sobrenatural (profecías, arrebatamientos, visiones) fue motivo de 
controversia. Incluso Lázaro Sastre nos habla de una posible acusación de desviación doctrinal. Para 
ambos bandos, estas cuestiones eran fundamentales porque demostraban o no la santidad de sor María. 
Antonio de la Peña, defensor de la beata en el juicio, ofrece todo tipo de información sobre por qué 
es un ejemplo de piedad. Utilizan elementos indiscutibles como pruebas de ello, como la referencia 
continua a la presencia de testigos en sus arrebatamientos y la insistencia en el desconocimiento de 
las letras por parte de la dominica. El analfabetismo para las mujeres era considerado un elemento de 
santidad, puesto que conocían la doctrina divina por vía infusa, sin necesidad de leer la Biblia ni otras 

179



ROCÍO MOLINA FLORES 

ambas teologías sucedería en pleno apogeo de la fama de la beata 
en Castilla. La desconfianza y críticas hacia sus arrebatamientos era 
notoria, como así lo muestran los testimonios de D. Alfonso de Fon-
seca, arzobispo de Santiago, y fray Pascual de Ampudia, obispo de 
Burgos. La consideraban, según se dice en el juicio, una loca, una 
gran burla y una hereje610. Lo curioso es que este último dominico fue 
vicario de la Congregación de la Observancia (1487-1490), conoci-
do como un severo reformador, ya mencionado. Observamos que, 
aparentemente, un partidario riguroso de la reforma no se posiciona-
ba a favor de la beata. Es la prueba de la pluralidad de opiniones que 
existía entre los dominicos. Unos simplemente detestaban su estricta 
reforma, sobre todo que la líder del movimiento fuese una mujer, 
y querían acabar con él. Sin embargo, la acusación de falsedad y 
locura respecto a sus episodios sobrenaturales era la excusa más re-
currente. Otros sólo detestaban sus exhibiciones místicas. Mientras 
que también había quien la rechazaba por las dos razones611.

La orden de Santo Domingo poseía una larga tradición de ex-
pertos en teología, que se formaron en el convento de San Esteban de 
Salamanca y en la universidad de la misma ciudad. Los principales 
debates escolásticos del siglo XVI surgieron dentro de la escuela do-
minica a raíz de la Segunda Escolástica, una corriente de pensamien-
to adscrita al tomismo612. Tomás Vio de Cayetano fue el propulsor 
de esta nueva línea de conocimiento dentro de la orden, en defensa 
de la teología escolástica como fuente esencial del saber y del es-
tudio613. En una orden donde el estudio y la predicación ocupaban 
un lugar principal, la figura de sor María de Santo Domingo no fue 
aceptada por parte de muchos teólogos. La mística, por lo general, 
era relacionada con la feminidad. Tomás Vio de Cayetano mantuvo 
una firme opinión respecto a ello, partiendo de la base (de tradición 

obras espirituales. Lo resaltaban en Santa Catalina de Siena y también en sor María de Santo Domingo.
610  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Proceso de la Beata de Piedrahita…”, pp. 363-370.
611  La disputa entre partidarios y detractores de sor María de Santo Domingo aparece perfectamente 
explicada por Sastre Varas en los dos artículos ya citados.
612  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. La teología española en el siglo XVI. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 1976, vol. 1, pp. 135-136.
613  HUERGA TERUELO, Álvaro. “Un problema de la segunda escolástica: la oración mística”. 
Angelicum, 1967, n. 1, vol. 44, pp. 14-15, 25.

180



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

griega) de que la mujer era considerada un ser imperfecto. Entonces 
la vía mística, normalmente relacionada con mujeres, no era fiable. 
Es más, añadía que por falta de inteligencia, están más predispuestas 
a la devoción, negándoles la sabiduría y, en definitiva, la capacidad 
de entender la doctrina divina614. Por ello, también se les priva al-
canzar el conocimiento por amor a Dios. Para él, al saber se llega 
mediante el estudio, no por transmisión infusa. Debían ser dignos 
de que la Verdad les fuese revelada, como lo hizo Jesucristo con sus 
seguidores, lo que supone que las mujeres no podían ser depositarias 
de ese mensaje debido a su ignorancia615. Como apunta Pérez García, 
la mística era un conocimiento secreto que debía ser transmitido, 
según Dionisio Areopagita, con cuidado y selectivamente, mientras 
que el cardenal Cisneros se encargó de difundirla gracias a la impre-
sión de obras espirituales traducidas al castellano (varias de ellas de 
mujeres)616. Posiblemente, por este motivo Tomás Vio de Cayetano 
se mantuvo como un firme opositor del franciscano, que se abanderó 
como defensor de la beata y, en general, de la espiritualidad femeni-
na617.

El telón de fondo de la reforma en la orden de Santo Domin-
go responde a una pugna entre tendencias religiosas por cuál debe 
prevalecer. Beltrán de Heredia pone atención en esta cuestión, pues 
no se comprenden en su totalidad los conflictos surgidos en el seno 
de la orden durante el Quinientos sin tener en cuenta estos aspec-
tos618. Por un lado, una vida contemplativa que tiene lugar gracias a 
la observancia y por otro, la predicación característica de los domi-
nicos, que no es posible sin el estudio. La reforma y el movimiento 
de la beata de Piedrahita levantó estas rencillas. Varios teólogos del 
614  Ibíd., pp. 21-25.
615  Párrafo de una carta escrita por Tomás Vio de Cayetano, que fue leída en el Capítulo Provincial 
de 1509. Lo conocemos gracias a la cita de Miura Andrades: «Prohíbo que permitáis a sor María de 
Santo Domingo entrar en vuestros conventos, en donde deber ser evitadas las mujeres, y que se les 
permita dictar esta o la otra reforma. Estas cosas son propias de los prelados, no de las mujeres, 
cuya cabeza es el hombre. El mismo Cristo puso al frente de su Iglesia, no a su castísima Madre, sino 
al Pescador Pedro y sus sucesores; incluso encomendó a su Madre a la protección de un Apóstol». 
MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía medieval…”, 
p. 161.
616  SAINZ RODRÍGUEZ, Pedro. La siembra mística del cardenal Cisneros…
617  HUERGA TERUELO, Álvaro. “Un problema de la segunda escolástica…”, p. 25.
618  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Directrices de la espiritualidad dominicana…”, pp. 177-179.

181



ROCÍO MOLINA FLORES 

siglo XV, como Pedro de Villacreces, ya redujeron su tiempo de es-
tudio a favor del dedicado a la oración619. El aumento de la deriva 
interna de la orden hacia la contemplación y lo ascético preocupaba 
a un sector de los dominicos, pues para ellos el objetivo principal de 
la orden era el apostolado, como lo había dispuesto Santo Domin-
go620. Entendían el cultivo de las almas como algo selectivo, la de 
los religiosos mediante el estudio y la enseñanza de teología en los 
centros académicos, por otro lado, la del resto de los fieles, intensi-
ficando y expandiendo la catequesis. La mística, por lo tanto, debía 
quedar reservada como un conocimiento que ni puede ni debe adqui-
rir cualquier persona y, mucho menos, se debía difundir. Todo ello 
desemboca en la persecución, que comenzará y continuará a lo largo 
del siglo XVI. El ambiente crítico que se formó no era, por lo tanto, 
contra la mística en sí misma, pues el propio Tomás Vío Cayetano 
estaba de acuerdo con la práctica de la oración meditada, sino más 
bien con la mala praxis de ésta, pues no debía ser acogida por cual-
quiera, sólo para los que verdaderamente renunciaban a sí mismos y 
seguían el ejemplo de Jesucristo, ya que ellos serían los capaces de 
distinguir entre las apariciones verdaderas y las falsas621. El choque 
con el auge de mujeres místicas surgidas en la época, auspiciada por 
la difusión de sus obras, preocupó inmensamente a la orden a lo lar-
go del Quinientos.

	 La imposición de la obediencia femenina se puede observar, 
por lo tanto, desde dos prismas, uno definido por una larga tradi-
ción que pretendía salvaguardar la imagen de las religiosas, como 
vírgenes esposas de Cristo, y otro que la veía como elemento indis-
pensable para conseguir la perfección cristiana. A esta segunda ver-
tiente se hace referencia cuando se habla del deseo de las beatas de 
acogerse a la segunda regla de la orden, aparte de otras razones so-
cioeconómicas. La obra El Diálogo (1377-1378) de Santa Catalina 
de Siena, que fue supuestamente dictada mientras se encontraba en 
éxtasis, recoge la doctrina espiritual de ésta, fruto de las enseñanzas 
619  Ibíd., p. 178.
620  Ibíd., pp. 184-185.
621  Beltrán de Heredia señala que Tomás Vio de Cayetano se basa en la cuestión 173, de la Secunda 
secundae de Santo Tomás para defender este argumento. BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. 
“Directrices de la espiritualidad dominicana…”, pp. 177-202.

182



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

recibidas de Dios622. Se trató de una de las obras de referencia para 
las dominicas, que influirá en sus biografías como religiosas, siendo 
la máxima exponente castellana sor María de Santo Domingo623. El 
título proviene, precisamente, del diálogo que mantienen ambos, en 
el que la santa sienesa se convierte en transmisora de las palabras 
divinas. En ella, dirige su argumentación acerca de los valores que 
conforman la vida cristiana (el amor, la humildad, el deseo, la cari-
dad, la penitencia, la pobreza, la perseverancia y la paciencia) hasta 
el capítulo final sobre el tratado de la obediencia, concluyendo que 
no se actúa conforme a la moral si no se acata la doctrina y providen-
cia divinas.

La finalidad del cristiano perfecto es la salvación del alma, 
posible gracias al sacrificio de Jesucristo, que cerró la herida abierta 
entre el Cielo y la Tierra por el pecado original, a causa de la desobe-
diencia de Adán y Eva:

«Lo propio de la obediencia es la llave que abre, pues con la 
desobediencia del primer hombre fue candado el cielo y con la humilde 
y fiel obediencia del inmaculado Cordero, mi Hijo unigénito, fue abierta 
la vida eterna, tanto tiempo cerrada»624.

Jesús era el mayor ejemplo para los fieles en todos los sen-
tidos, cuestión en la que ahondaremos más adelante, también en la 
obediencia, pues siguiendo la providencia de su Padre, se sacrificó 
a favor de su infinita misericordia con la Humanidad. Debido a ello, 
obedecer la doctrina y los designios divinos era la mayor muestra 
de fe: «Toda vuestra fe se halla fundada en la obediencia y por ella 

622  Santa Catalina denominaba a esta obra como «mi libro». A partir de que Raimundo de Capua 
lo defina como unos escritos donde se recogen su doctrina, sus diálogos y veintiuna oraciones, se 
le conocerá con el título más utilizado: El Diálogo. Aunque a lo largo del tiempo recibiría diversos 
nombres: El libro de la doctrina; El libro de los Diálogos; Tratado de la Providencia; Libro de la 
Misericordia, etc. Salvador y Conde, José. “Introducción a El Diálogo” en SANTA CATALINA DE 
SIENA. Obras de Santa Catalina de Siena. El diálogo, Oraciones y Soliloquios. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 2018, p. 41.
623  Véase SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca. “La construcción de la santidad en María de Santo 
Domingo: la imitación de Catalina de Siena”. Ciencia Tomista, 2013, n. 140, pp. 141-159.
624  SANTA CATALINA DE SIENA. Obras de Santa Catalina de Siena…, p. 422.

183



ROCÍO MOLINA FLORES 

demostráis si sois fieles»625. Es definida como obediencia general 
porque es asumida por todos los cristianos a través de los manda-
mientos. Sin embargo, la obediencia particular sólo la llevan a cabo 
los perfectos, los que abrazan especialmente la fe. Este segundo tipo 
de obediencia es la que adoptan los que profesan en una orden reli-
giosa, siendo considerada la más perfecta, puesto que permite dirigir 
la voluntad por completo a Dios: 

«El alma que tomado el yugo de la obediencia de los mandamientos 
con amor, siguiendo la doctrina de mi Verdad, practicándola del 
modo dicho, en virtud de esta obediencia general llegará a la segunda 
obediencia con la misma luz con que llegó a la primera. (...) Con esta 
luz va buscando el modo y el lugar más a propósito para devolverme 
lo que me debe, para someter la propia fragilidad y matar su voluntad. 
Mirando con la luz de la fe ha encontrado el lugar, es decir, una orden 
religiosa. Esta obra del Espíritu Santo, colocada como navecilla para 
recibir a las almas que quieren correr a la perfección y llevarlas al 
puerto de salvación»626. 

El estado en que entre el alma a la orden, perfecta o imper-
fecta, no importa, pues no se debe juzgar cómo acceden a ella, sino: 
«sólo por el modo de obrar de los que perseveran dentro con ver-
dadera obediencia»627. Las instituciones religiosas eran los espacios 
idóneos para desarrollar una vida cristiana perfecta en todo su poten-
cial, puesto que lo terrenal, que desviaba la atención de lo divino, era 
abandonado. No existían distracciones, ni desviaciones, ni prácticas 
alejadas de la fe:

«¿Cuáles son los enemigos que quedan fuera? El principal es el 
amor propio, que produce la soberbia, enemigo de la caridad y de la 
humildad; la impaciencia, contraria a la paciencia; la desobediencia, 
contra la verdadera obediencia; la infidelidad, contraria a la fe»628.

625  Ibíd., p. 394.
626  Ibíd., p. 400.
627  Ibíd., p. 401.
628  Ibíd., pp. 408-409.

184



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Sin embargo, Santa Catalina de Siena, propulsora de la refor-
ma, era consciente de la decadencia interna de las órdenes. Por ello, 
en su obra advierte sobre la relajación de los profesos y profesas en 
ellas, poniendo como ejemplo contrario las virtudes que mostraron 
los santos fundadores: San Benito, San Francisco y Santo Domingo. 
Realiza una exposición sobre los votos que adoptaron al fundarlas, 
prestando atención lógicamente al último de ellos, señalando que 
el objetivo primordial de los dominicos era la ciencia (es decir, la 
predicación del mensaje divino), que se lleva a cabo mediante: la 
obediencia, la continencia y la verdadera pobreza629. No obstante, la 
obediencia no fue impuesta como obligatoria, por ello en la orden se 
hallan religiosos perfectos e imperfectos, precisamente el trabajo de 
ésta es iluminarlos. Un hecho que sí ocurría en los tiempos origina-
rios, aunque la situación se degradó:

«Pero los miserables que no la observan [se refiere a la obediencia], 
sino que son sus transgresores la han dejado convertirse en jardín 
salvaje, la han ampliado poco con el perfume de la virtud y la luz de 
la ciencia de que se nutrían a los pechos de la Orden. No digo “por 
culpa de la orden”, que en sí tiene toda la delicia. Pero al principio no 
era así, cuando se hallaba en flor, había hombres de gran perfección. 
Se parecían a San Pablo; con tal claridad en su entendimiento, que no 
se les ponían delante errores que no disipasen. (...) Mira al glorioso 
Tomás (...) Mira a Pedro virgen y mártir»630.

Santa Catalina, conocedora de la doctrina de Santo Tomás y 
otros teólogos dominicos, se remite a sus autoridades y al momento 
de esplendor que otorgaron a la orden, en contraposición de lo que 
ocurría en su época. Es interesante cómo elogia que San Francisco 
consagrara su orden al voto de pobreza, puesto que señala en contra-
posición la avaricia y corrupción como los grandes enemigos de los 
profesos de su época. La narración se dirige a denunciar la relajación 
de las órdenes por la falta de obediencia a Dios, puesto que siguien-
do su designios de amor con él y caridad con el prójimo, no existiría 
esa perturbación en las instituciones (egoísmo, codicia, vagancia, 
negligencia...).
629  Ibíd., p. 404.
630  Ibíd., pp. 404-405.

185



ROCÍO MOLINA FLORES 

La vida cristiana perfecta depende en última instancia de la 
obediencia que se tiene a Dios porque equivale a asumir su doctrina 
y providencia. Por lo tanto, si falta la obediencia, falta todo lo de-
más:

«Donde hay soberbia no puede haber obediencia, y te dije que el hombre 
es tan humilde cuanto es obediente, y tan obediente como humilde. Si se 
quebranta el voto de obediencia, pocas veces se da que no se traspase 
los de continencia y verdadera pobreza»631.

Quienes caen en la soberbia no se comportan como reli-
giosos, sino como señores: «permanecen en la complacencia de sí 
mismos, viviendo desahogada y delicadamente; no como religiosos, 
sino como señores, sin vigilias ni oraciones»632. No atienden a los 
tres votos, ni a la observancia de la Regla. No se deben a la orden, 
ni a sus prelados, ni a Dios, sino a sí mismos, a su propia volun-
tad, que se encuentra desviada del camino perfecto. La orden, por 
lo tanto, debe iluminarlos, al igual que lo hace la divinidad, a elegir 
la obediencia en busca de la perfección cristiana, consigo y con sus 
hermanos y hermanas. El verdadero obediente inculca sus valores a 
los desobedientes, es ahí la raíz de la reforma:

«Por eso se ingenia para atraer a los religiosos y a los seglares con la 
palabra y oración. Utiliza cualquier método para sacarlos del pecado 
mortal. El trato del verdadero obediente es bueno y perfecto, sea con 
justos o con pecadores, por causa del ordenado afecto y de la amplitud 
de la caridad»633.

Conociendo las justificaciones espirituales de la reforma, no 
extraña el paso que dieron las beatas y terciarias dominicas de laicas 
a religiosas profesas de la segunda orden. Se fundamentaron en mo-
tivos religiosos para entrar en la obediencia, ¿perdieron parte de su 
autonomía? Sí, pero por un destino mayor para ellas: la Vida Eterna. 
Tuvieron presente la doctrina de Santa Catalina, seguramente por la 

631  Ibíd., p. 404.
632  Ibíd., p. 407.
633  Ibíd., p. 410.

186



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

enseñanza de frailes dominicos, decidieron por sí mismas adoptar la 
obediencia, la clausura y por supuesto, la reforma de la observancia. 
Era la forma de conseguir la perfección, abrazando la fe en el interior 
de una orden religiosa, dedicar la vida por completo a ello:

«Cualquiera que sea el motivo de su ingreso, porque te dije que yo 
llamo de diversas maneras, debe adquirir y conservar en sí esta 
perfección, tomar con generosidad y presteza la llave de la obediencia 
de la orden, la cual descorre el cerrojo del postigo que hay en la puerta 
del cielo»634.

No ven la celda como un encierro, sino:

«de la celda hacen un cielo, gozándose en hablar y tratar conmigo, 
sumo y eterno Padre; con afecto de amor, huyendo del ocio con 
humildad y continua oración»635; «el obediente quiere ser el primero en 
entrar en el coro y el último en comer. (...) no abandona el refectorio, 
sino, más bien, lo visita continuamente y se expansiona en la mesa con 
los pobres. (...) Su celda está llena de perfume de la pobreza y no de 
cortinajes»636.

Por último, una de las lecciones que, quizás, marcaron a las 
beatas y terciarias: «El obediente no quiere cumplir la obediencia a 
su modo, ni elegir el tiempo y lugar, sino según lo regulado por la 
orden y su prelado»637.

Y continúa:

«Todo esto lo hace el verdadero y perfecto obediente sin pena o tedio 
del espíritu. Pasa con esta llave por el postigo estrecho de la orden 
desahogadamente y sin violencia, porque ha observado y observa el 
voto de la pobreza voluntaria, de la continencia verdadera y de la 
perfecta obediencia»638.

634  Ibíd., p. 407.
635  Ibíd., p. 410.
636  Ibíd., pp. 410-411.
637  Ibíd., p. 411.
638  Ibíd., p. 411.

187



ROCÍO MOLINA FLORES 

	 Es decir, lo hacen por elección propia porque han descubier-
to el beneficio espiritual de ello. Lo contrario le sucede al

«miserable que es obediente por la fuerza. Encuentra en la navecilla 
de la orden tanto sufrimiento a causa de sí mismo y de los otros, que 
en esta vida experimenta las primicias del infierno; está siempre triste 
y en confusión, con remordimiento de conciencia, con desagrado de la 
orden y de su prelado; se hace insufrible a sí mismo»639.

	 Posiblemente, éste pudo ser el mensaje que inculcaron los 
frailes entre las beatas o terciarias dominicas. No obstante, con toda 
la argumentación realizada hasta aquí, sí nos preguntamos hasta qué 
punto la entrada en la segunda regla y en la observancia fue por deci-
sión propia y, en consecuencia, si la actuación de los frailes fue des-
de una imposición o desde el apoyo. Son preguntas que se respon-
den estudiando cada caso particular, del que tengamos información, 
algo que en muchas ocasiones resulta complejo. En Madre de Dios 
de Sevilla conocemos que el confesor de la fundadora del beaterio 
aconsejó la toma del hábito pero no de qué forma. Sin embargo, el 
planteamiento hacia el que nos queremos dirigir es el siguiente. Más 
allá del poder que ejercieron los dominicos sobre estas mujeres, que 
lógicamente existió, ¿no es posible que la gran motivación de las 
beatas fuera alcanzar la perfección de sus almas? Lo que implicaba 
ser también perfectas obedientes y verdaderas pobres, siguiendo la 
doctrina de Santa Catalina de Siena que, en definitiva, era la de Dios. 
¿No es posible que creyeran en la reforma y, por ello, se encargaron 
ellas mismas en acogerla y difundirla? Paradójicamente, la adopción 
de la obediencia, de la clausura y de los preceptos observantes, re-
portó a las monjas cierta autoridad espiritual, en cuanto a modelos de 
santidad y de reforma640. Por ello, ciertos autores, tanto en Andalucía 
como en las regiones italianas, colocan el foco en las razones religio-
sas que motivaron la transformación de las beatas-terciarias641. Nos 
movemos en una ambivalencia entre la imposición y la adopción 
639  Ibíd., p. 414.
640  GRAÑA CID, María del Mar. “Beatas dominicas y frailes predicadores…”, pp. 243-244.
641  DUVAL, Sylvie. “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female…”, p. 8; 
MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía medieval…”, 
p. 163.

188



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

voluntaria de las religiosas, que les permitió ser ejemplos de espi-
ritualidad ante el mundo. Sin embargo, lo consiguieron mediante la 
reclusión y la obediencia, puesto que las predispuso a la práctica de 
la mística. Ahí se encuentra la paradoja, lo que la convierte en una 
cuestión compleja de discernir. Lo que dio lugar a frailes oposito-
res y frailes, no sólo partidarios, sino incentivadores y promotores 
de la religiosidad femenina, como en el caso del cardenal Cisneros. 
Las corrientes espirituales de la época se presentan como cauce de 
expansión de las religiosas, desde su inicio como laicas hasta su pro-
fesión como monjas.

4.2.2 Influencia hagiográfica de Santa Catalina de Siena 
en las «santas» locales

La lectura y análisis de los relatos biográficos y espirituales 
de dominicas italianas y castellanas del Quinientos dejan rastro de 
una herencia evidente de la santa sienesa. Si la transición de bea-
tas-terciarias a monjas estuvo marcada por su doctrina acerca de la 
obediencia, lo mismo sucedió con el resto de sus trayectorias reli-
giosas. Las investigaciones de este fenómeno, para Sylvie Duval, 
determinan que la existencia de una madre espiritual permitió el fo-
mento de las imitables642. Es decir, aquellas que siguiendo la estela 
de Santa Catalina de Siena fueron a la vez imitadas en sus comunida-
des, encargadas de transmitir la doctrina espiritual observante entre 
sus hermanas y al mismo tiempo, servir como ejemplo para ellas. 
Se trató del surgimiento, como bien apunta dicha autora, de monjas 
contemplativas y reformadoras activas643.

La elaboración de hagiografías promovió el asentamiento de 
estas religiosas como modelos de virtud, primero en el interior de 
sus claustros y posteriormente, trascendiendo los muros de sus con-
ventos. Es conocida la importancia de las vidas de santos durante 
toda la Edad Media, que continuará durante la Edad Moderna, como 
textos ejemplarizantes para los fieles644. Las dominicas del siglo XVI 
642  DUVAL, Sylvie. “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female…”, pp. 2-5.
643  Ibíd., p. 7.
644  Véase BAÑOS VALLEJO, Fernando. Las vidas de santos en la literatura medieval española. 

189



ROCÍO MOLINA FLORES 

eran conscientes de la trascendencia de estos relatos, influenciadas 
en muchas ocasiones por sus confesores o frailes cercanos, que los 
redactaban y daban a conocer. La lectura común y privada en las 
comunidades religiosas permitió conocer las prácticas espirituales 
de los santos, en este caso concreto de Santa Catalina de Siena. Se 
produjo entonces la promoción hagiográfica de las monjas domini-
cas, como sucesoras y herederas de ésta última645. Nuevamente, nos 
referimos a Duval, que lo denomina como la creación de modelos 
menores, con el fin de que fuesen prácticos para las religiosas: «The 
Observant reformers indeed built special and ‘practical’ models for 
religious women (...) These ‘minor’ models had to work as ‘manuals’ 
for young religious women, and were intended to be complementary 
to their rules»646.

La cercanía y trato con estos modelos favoreció la transmi-
sión, por medio del conocimiento y de la experiencia, de la doc-
trina. Pero no sólo eso, sino también de los preceptos observantes, 
pues se encontraban íntimamente relacionados. La pobreza, la cari-
dad, el amor, la penitencia y la obediencia se debían compatibilizar. 
Todo ello se encuentra argumentado en El Diálogo, uno no se pue-
de practicar sin lo otro, pues el camino de perfección implica tener 
en cuenta la doctrina divina en profundidad, enteramente y hasta 
el final. Las hagiografías de las dominicas se fueron transformando 
de una sucesión de milagros, típicamente medieval, a una narración 
que compaginaba vivencias místicas e instrucciones observantes, 
desde la niñez pero, especialmente, a raíz de sus profesiones647. La 
finalidad didáctica fue doble, tanto espiritual como observante. Se 
convirtieron en la personificación de las perfectas cristianas, místi-
cas y reformadoras. Por ello, desde la historiografía, se comenzó a 
plantear el término de santas locales648. No tuvieron una entidad tal 
como su madre espiritual, pero sí penetraron en sus ámbitos sociales

Madrid: Ediciones del Laberinto, 2003.
645  Ibíd., p. 5. 
646  Ibíd., p. 11.
647  Ibíd., p. 10. 
648  MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas…

190



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

lo suficiente como para ser reconocidas y además, amparadas por el 
sector privilegiado de sus ciudades649.

	 La investigación en el caso pisano, donde se encontraba el 
círculo de discípulas de Santa Catalina de Siena, demuestra esta in-
fluencia hagiográfica. Ellas, incluso, contaban con el hecho de haber 
conocido personalmente a la santa. Su conocimiento no provenía 
únicamente de la literatura, sino de una relación, de experiencias 
y vivencias propias. El convento de Santo Domingo de la ciudad, 
fundando en la observancia por Chiara Giambacorta (1385), al que 
hemos hecho alusión, posee tres textos hagiográficos. En primer lu-
gar, de la propia fundadora (c. 1419), por otro lado, de la beata María 
Mancini (1430) y otras ocho vidas breves de religiosas que pertene-
cieron a la etapa fundacional650. La versión más antigua conservada 
se trata de una copia realizada entre 1580 y 1598, lo que implica una 
importancia continuada en el tiempo. Destacamos la vida de Giam-
bacorta por su evidente relevancia tanto en el claustro como en el 
fenómeno femenino italiano. Nos detendremos en dos aspectos. En 
primer lugar, su biografía comienza con rasgos semejantes a la in-
fancia y vida de Santa Catalina de Siena, como observaremos en el 
resto de textos que analizaremos: comer hierbas, usar ropa y zapatos 
pobres651. Sin embargo, llama la atención cómo el biógrafo señala 
que todavía no sabía vivir en comunidad, ni ser obediente con sus 
superiores, pues había profesado recientemente. Eran, por lo tanto, 
dos aspectos considerados necesarios en un convento observante. 
Las actitudes individualistas, más propias de las beatas, debían que-
dar fuera de la comunidad. Son factores que, más adelante, a prin-
cipios del Quinientos, se consideraron en los conventos castellanos, 
como se muestra en la literatura y los testimonios. ¿Por qué suscita 
ese interés? Porque provenían de una vida laica, por lo que, la obe-
diencia, la clausura y la vida en comunidad eran fundamentales. Se 
encontraban bajo la Regla de la orden, no podían pervivir formas de 
vidas anteriores, eso es lo que diferencia, según Santa Catalina, al 
649  En la historiografía reciente han surgido numerosas investigaciones acerca de la santidad femenina. 
Nos remitimos a la bibliografía de las investigadoras a las que estamos citando en nuestro trabajo, 
como Graña Cid y Rebeca Sanmartín.
650  DUVAL, Sylvie. “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female…”, p. 5.
651  Ibíd., p. 6.

191



ROCÍO MOLINA FLORES 

obediente del desobediente y en consecuencia, al perfecto del imper-
fecto en los claustros. Cuando Chiara Giambacorta fundó su propio 
convento fueron, de manera significativa, los dos preceptos que im-
puso rigurosamente652. Por su parte, las otras ocho monjas de etapa 
fundacional (1385-1403) son expuestas en los relatos como ejem-
plos de obediencia, pobreza, modestia, amor, pureza y paz para el 
convento. Fueron las primeras religiosas de la comunidad, sirviendo 
como modelos para las monjas venideras, cuyas formas de vida lee-
rían y adoptarían.

¿Cómo se constata este influjo en Castilla? La mayor 
exponente del movimiento fue la propia sor María de Santo Domingo, 
la beata de Piedrahita. Conocida en la época por su fama de mística 
y rigurosa observante, cuya vida y doctrina, según señalan autores 
como Beltrán de Heredia y Rebeca Sanmartín, fue una imitación 
(frustrada) de Santa Catalina de Siena653. Más allá de la imitación o 
no, se observa una evidente herencia de la santa, pues como venimos 
comprobando, era el modelo a seguir para las dominicas, ya sean 
laicas o religiosas, de finales del siglo XV y principios del XVI. El 
fenómeno espiritual alcanzó la Provincia de España, como ya se ha 
comprobado en la reforma, y se difundió ampliamente por las comu-
nidades. El análisis del Libro de la Oración, obra donde se publica-
ron los episodios místicos de la beata de Piedrahita, además de una 
breve biografía, y del texto del proceso que le realizaron, muestran 
evidentes elementos en común con la santa sienesa. La doctrina es-
piritual y los valores observantes fueron acogidos y asumidos por 
sor María de Santo Domingo: las prácticas rigurosas de pobreza y 
penitencia, la interiorización y recreación de la Pasión de Cristo, la 
predilección por la oración mental sobre la oración vocal, las mani-
festaciones corporales (ayuno, lágrimas, enfermedades), la práctica 
de la caridad, experiencias místicas (que eran redactadas en el acto), 
el mantenimiento de correspondencia epistolar y, finalmente, su pa-
pel como reformadora654. En el prólogo de su obra se menciona a la 
652  DUVAL, Sylvie. “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Female…”, p. 9.
653  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Directrices de la espiritualidad dominicana…”, pp. 179-180; 
SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca. “La construcción de la santidad en María de Santo Domingo…”, 
pp. 141-159.
654  Todos ellos tratados por Rebeca Sanmartín, tanto en el artículo citado como en su edición del Libro 

192



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

propia Santa Catalina:

«En otro tiempo mucho después vino Santa Catherina de Sena, la cual, 
cuanto más encendida en el amor y temor de Dios y desseo de le servir, 
tanto menos gana tenía de comer, y era mayor su abstinencia, de tal 
manera que, andando el tiempo, vino a no comer ni bever por muchos 
años cosa alguna; cuyo hábito, vida y penitencia, en cuanto ella puede 
e Dios quiere, esta su sierva de quien hablamos trabaja en todo o en la 
mayor parte de imitar y seguir»655.

Ambas facetas, de mística y de reformadora, son destacadas 
a la par por sus defensores, al igual que su papel ejemplarizante, 
como modelo de virtud, para el resto de dominicas y su estricta con-
vivencia en comunidad. La mera intención de su confesor, Antonio 
de la Peña, y del resto de sus partidarios, de demostrar su santidad es 
un símbolo de lo que venimos exponiendo:

«Por la vida exemplar y santas palabras de la dicha soror María, 
muchas mugeres de diuersas edades y condiciones han dexado el syglo 
y son religiosas con ella, que son más de çiento, las quales hazen vida 
muy rigorosa y de grand penitencia y perfeçtión, non comen carne 
ni beuen vino syn graue enfermedad, non visten lienço a sus carnes, 
andan descalças, disciplínanse muy fuertemente las mas noches fasta 
sacar sangre de sus carnes, y hazen muy grandes ayunos y abstinençias, 
frequentan la santa confessión y comunión avn más vezes de las que 
segund su regla son obligadas...»656.

Precisamente, Rebeca Sanmartín señala que, una vez quedó 
absuelta de su proceso, mantuvo un perfil bajo, limitándose a la rigu-
rosidad en su propio convento, como así lo testimonian las crónicas 
de la época657. La controversia que giró a su alrededor, por los moti-
vos ya comentados, suscitó los recelos de la orden, que no estuvo de 
de la Oración.
655  SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca y CURTO HERNÁNDEZ, María Victoria.  El “Libro de la 
oración” de María de Santo Domingo…, p. 138.
656  SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Proceso de la Beata de Piedrahita (II)…”, p. 365.
657  SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca. “La construcción de la santidad en María de Santo Domingo…”, 
p. 159.

193



ROCÍO MOLINA FLORES 

acuerdo con su condición de mujer y, mucho menos, con que fuese 
la líder espiritual y observante en la Provincia de España. Mientras 
que, dentro de sus comunidades, las mujeres podían expandir sus 
prácticas y doctrinas espirituales. Los límites, por lo tanto, estaban 
definidos. El contexto de la Castilla de aquella época y de la propia 
orden de Santo Domingo no acogió la existencia de una madre es-
piritual, a imitación de Santa Catalina de Siena en Italia. Algunos 
autores señalan que, precisamente por ello, la imitación de la beata 
de Piedrahita fue fallida, pues lo interesante sería analizar hasta qué 
punto se dejó influenciar también por otras figuras como fray Jeróni-
mo de Savonarola, que le llevó a la radicalización de su movimien-
to658.

De manera breve, se expondrán los elementos doctrinales 
claves de la espiritualidad de la santa sienesa, recogidos en El Diá-
logo, con el fin de comprender los episodios que presentan las bio-
grafías de las monjas de Madre de Dios. El hilo conductor de la obra 
es la enseñanza del método para iniciarse y avanzar en el camino de 
la perfección, que consiste en un proceso de introspección del alma, 
con el fin de conocerse a sí misma y de esta manera, conocer a Dios. 
Para los fieles, este proceso implicaba la salvación del ama y por lo 
tanto, alcanzar la Vida Eterna, mientras que para los místicos y las 
místicas permitía tener experiencias sagradas por medio de visiones, 
éxtasis, arrebatamientos, etc.659. El elemento esencial es el amor, que 
658  Ibíd., p. 159. Véase también SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Fray Jerónimo de Ferrara y el círculo 
de la Beata de Piedrahita” en BENAVENT, Julia, RODRÍGUEZ, Inés y WEINSTEIN, Donald, eds. La 
figura de Jerónimo Savonarola O.P. y su influencia en España y Europa, ob. cit.
659  Las experiencias místicas, en general, resultan difícil de comprender sin conocimiento previo sobre 
la materia. Su definición también se torna compleja, incluso para los propios místicos, que barajaron 
numerosos términos como Oración de Sabiduría, Arte de amor, Unión, Allegamiento, Recogimiento y 
otros más. Algunos autores califican el misticismo como «la experiencia de lo divino», «la experiencia 
inmediata de Dios», ciencia experimental de amor, unión divina por amor. Las vivencias de este tipo 
se realizan dejando en un segundo plano lo tangible, mientras se desarrolla el interior. El alma es la 
parte espiritual del ser humano, la que ascenderá a los Cielos. Por esta razón, es donde se produce la 
unión con Dios, puesto que Él conoce desde dentro. Se asienta en lo más profundo del alma (centro, 
morada, fondo, vértice, cima, ápex), haciéndola participar de lo divino y desprenderse de lo humano. 
Por ello, es necesario un proceso de interioridad, de conocimiento del propio espíritu, con el objetivo 
de que el alma sea digna de recibir la llamada de Dios. Este es el punto de partida de lo conocido 
como Vía mística, es decir, el recorrido personal y espiritual que realiza todo místico. Se trata de un 
camino gradual, compuesto por distintas fases según cada autor, aunque, generalmente, se concreta 
en tres: purificación, iluminación y unión. La primera corresponde con el conocimiento propio para 

194



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

guía al fiel hacia Dios. A raíz de reconocer el amor, el alma comienza 
a reconocer las faltas propias desde la humildad, mostrando el deseo 
de dejar atrás el pecado. Es aquí donde encontramos dos puntos in-
dispensables en la doctrina cristiana en general, no sólo de Santa Ca-
talina de Siena. En primer lugar, la práctica de la caridad, basada en 
el principal mandamiento, sobre el que confluyen todos los demás, 
«amarás a tu prójimo como a ti mismo»660. En torno a la caridad 
giran el resto de valores morales. En segundo lugar, la necesidad del 
padecimiento, explicado en el tratado de Cristo-puente de la santa661. 
El sacrificio de Jesucristo solventó la separación entre la Tierra y el 
Cielo, tendiendo un puente de un lado al otro mediante el sufrimien-
to de la crucifixión. Por eso Dios les anuncia: «¿Con qué fue abierto 
el cielo? Con su sangre»662. La sangre adquiere una especial relevan-
cia en su doctrina, puesto que es símbolo del padecimiento y a la vez, 
de la vida, pues abrió la posibilidad de la salvación de la Humanidad. 
La oración mental surgió de esta corriente de religiosidad íntima, 
propugnada por los observantes, en la que la meditación acerca de la 
Pasión ocupó una posición central663. Jesucristo mostró la doctrina 
divina, tanto predicando como con el ejemplo, proclamando el cami-
no de penitencia que se debía seguir664. Pero Santa Catalina advierte 
que para adentrarse en él se deben poseer tres facultades constan-
tes: paciencia, que ayuda a soportar la penitencia y continuar en el 
proceso; obediencia, para acatar la doctrina y providencia divinas; 

la limpieza del alma; la segunda, cuando es iluminada por el amor de Dios; y, por último, la conexión 
con Él. ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. Los recogidos: nueva visión de la mística española…, 
pp. 33-35. Véase también, del mismo autor, Historia de la mística de la Edad de Oro en España 
y América. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1994, pp. 5, 8, 33 y 39, e “Introducción a la 
mística del recogimiento y su lenguaje” en MANCHO DUQUE, María Jesús, ed. En torno a la mística. 
Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca, 1989, pp. 32-35. Y véase, por último, CILVETI, 
Ángel L.  Literatura mística española: Antología. Madrid: Taurus, 1984, vol. 1, p. 11, y PÉREZ 
GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento…, p. 81.
660  Mateo 22:36-40.
661  “La doctrina del Puente” (26-87). 
662  SANTA CATALINA DE SIENA. Obras de Santa Catalina de Siena…, p. 103.
663  A mediados del siglo XVI surgirán tratados que intentarán rescatar la relevancia de la oración vocal, 
como Fray Juan de la Cruz en su Diálogo de la necesidad y obligación y provecho de la oración y 
divinos lores vocales (1555).
664  El auge que tendrá la imitación de la vida de Cristo surgirá a raíz de la obra cumbre de Tomás 
de Kempis en su famosísimo Imitatione Christi (c. 1418-1427). Posteriormente, le seguirán otras 
ediciones de la Vita Christi, como la de fray Ambrosio Montesino (1502). Se convirtió en un género de 
gran relevancia, presente en la mayoría de bibliotecas de la época.

195



ROCÍO MOLINA FLORES 

y deseo, que impulsa al alma hacia Dios. Se trata de una evolución 
interior, sin embargo, presentaba manifestaciones corporales, a tra-
vés de ayunos, lágrimas, escasez de sueño y enfermedades o dolores.

Finalmente, pasamos a comprobar este fenómeno espiritual 
en nuestro convento, como venimos haciendo hasta ahora, pasando 
de una escala de estudio general a una concreta. De nuevo, nos remi-
timos a las crónicas de Juan López, obispo de Monopóli, siendo ne-
cesario matizar dos cuestiones (aunque sea repetitivo pero también 
necesario). En primer lugar, estos relatos fueron escritos en 1613, 
mientras que la etapa vital de estas religiosas se encuentra entre fina-
les del siglo XV y durante el siglo XVI. Por otro lado, debemos ser 
precavidos con la idealización de dicha fuente. Sin embargo, son los 
únicos testimonios de las biografías de nuestras religiosas que han 
pervivido, por lo tanto, sólo nos queda remitirnos a ellos. En cual-
quier caso, la intención del cronista vuelve a salir a la luz: mostrar a 
las monjas de Madre de Dios como ejemplo de santidad y observan-
cia. Analizaremos los relatos de tres de las religiosas que ya conoce-
mos, sor María de la Corona, sor Isabel de la Columna y sor Catalina 
de Sena665, puesto que presentan concordancias notables, además de 
ser los más detallados y extensos. Sus biografías están marcadas por 
la doctrina que hemos explicado, caracterizadas por un virtuosismo 
desde la niñez, por experiencias sobrenaturales, una extrema piedad 
y el deseo de entrar en la orden de Santo Domingo, rasgos similares 
a los que aparecen en la hagiografía de la santa sienesa.

La veneración por la Pasión de Cristo se muestra como un 
punto esencial en sus vidas. El momento idóneo para el arrebata-
miento era la Eucaristía, pues se consumaba físicamente la unión con 
la divinidad666. La mayoría de las contemplaciones de Santa Catalina 
de Siena y sor María de Santo Domingo tenían lugar en ese instante, 
como así lo muestran sus obras. En la comunidad de Madre de Dios 
se realizaban comuniones frecuentes a petición de sor Catalina de 
665  Para diferenciarla de la santa italiana, nombraremos a ésta como Santa Catalina de Siena, mientras 
que la monja de Madre de Dios será denominada sor Catalina de Sena (al igual que en las crónicas y 
en la documentación).
666  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “El tiempo de la Eucaristía” en Sociología y lectura espiritual en la 
Castilla del Renacimiento…, pp. 107-113.

196



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Sena, que según narran era muy devota del sacramento y comulgaba 
con gran devoción667. Por su parte, sor Isabel de la Columna, a la que 
nombraban como devotísima de la Pasión, realizó un milagro a la 
hora del sacramento, pues oyó misa y comulgó sin haber acudido a la 
iglesia debido a una enfermedad668. La gran cantidad de tiempo que 
dedicaban a la meditación fomentaba los éxtasis, pues de sor Isabel 
se decía que pasaba gran parte del día «en un rincón rezando»669.

	 Las manifestaciones corporales también estuvieron presen-
tes. El surgimiento de estigmas formaba parte del sufrimiento físico 
de los místicos y místicas, que pedían padecer las llagas de Cristo, 
como así lo suplicaron Santa Catalina de Siena y sor María de Santo 
Domingo, lo que también era un símbolo de santidad670. Sor María 
de la Corona confesó que

«auía suplicado a Dios la diese a sentir lo que en alguna de sus llagas 
auía padecido, y eso creo que es. Y así lo entendieron las monjas, 
porque luego se le hizo una llaga en el pie, la cual manó sangre hasta 
que la enterraron (que fue muchas horas después de su muerte)»671.

	 En las tres religiosas de Madre de Dios se hace alusión a la 
práctica de rigurosos y ordinarios ejercicios de mortificación, peni-
tencias y disciplinas, con presencia de sangre en ellas. Igualmente, 
los estrictos ayunos, la escasez de sueño y el silencio se presentan 
como rasgos comunes.

	 Además, sor Isabel de la Columna y sor Catalina de Sena 
poseían don de lágrimas, que son consideradas una gracia otorgada 
por Dios672. Imaginemos la relevancia de éstas cuando Santa Cata-
667  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 248.
668  Ibíd., p. 247.
669  Ibíd., p. 246.
670  Véase ACOSTA-GARCÍA, Pablo. “En viva sangre bañadas: Caterina da Siena y las vidas de María 
de Ajofrín, Juana de la Cruz, María de Santo Domingo y otras santas vivas castellanas”. Archivio 
italiano per la storia della pietà, 2020, XXXIII, 2020, pp. 143-72.
671  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 245.
672  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Las lágrimas” en Sociología y lectura espiritual en la Castilla del 
Renacimiento…, p. 93. SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca. “La retórica de las lágrimas en María de 
Santo Domingo” en El “Libro de la oración” de María de Santo Domingo…, pp. 41-57.

197



ROCÍO MOLINA FLORES 

lina les dedica un apartado de su obra, formado por varios capítulos 
y titulado la Doctrina de las lágrimas673. Los místicos las suelen 
dividir en varios tipos según el momento en que se producen, en este 
caso la santa italiana establece cinco clases. Los primeros grados de 
lágrimas son producidas por las propias personas, todavía imperfec-
tas, reflexionando sobre los pecados cometidos. Es decir, éstas van 
evolucionando conforme se avanza en el proceso, siendo cada vez 
más perfectas. Mientras que las llamadas cuartas y quintas lágrimas 
son concedidas por Dios, por lo que surgen cuando se alcanza la 
unión con Él. Se derraman de forma suave y gozosa porque brotan 
al estar con la divinidad, sintiendo el mayor consuelo posible en el 
alma. Debido a ello, el llanto de sor Catalina de Sena era «con tanta 
serenidad de rostro, que en el coro, y en el oficio diuino, lloraua mu-
cho»674. De Sor Isabel de la Columna se dice que «lloraua con gran-
dísima ternura las horas que estaua en oración, que eran muchas y 
señaladamente los Viernes»675. El viernes era un día señalado en la 
meditación y propicio para el arrebatamiento porque se conmemora-
ba la muerte de Jesucristo.

Por último, se refuerza el ejemplo de observancia de las re-
ligiosas. Su piedad, virtud y caridad con el resto de la comunidad es 
señalada en las tres, cuidando de las hermanas enfermas y conver-
sando sobre la doctrina de Dios y los santos. La labor de reformado-
ras ya ha sido comentada en el apartado anterior, sobre todo en sor 
Isabel de la Columna y sor Catalina de Sena. En cuanto a la obedien-
cia, muestran sus diligencias en las ocupaciones conventuales, espe-
cialmente en el coro, condenando la ociosidad de otras hermanas.

La influencia espiritual de Santa Catalina de Siena en la co-
munidad de Madre de Dios ha quedado demostrada, aunque si algo 
nos lo evidencia totalmente es la narración del cronista, que compara 
de manera explícita a la santa con dos de nuestras monjas. De la in-
fancia de sor María de la Corona alega: «siendo de cinco o seis años 
se salió de casa de su padre, como si en aquella edad pudiera auer 
673  SANTA CATALINA DE SIENA. Obras de Santa Catalina de Siena…, pp. 209-232.
674  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 247.
675  Ibíd., p. 246.

198



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

oido el ejemplo que de la bienaventurada Santa Catalina de Sena 
dicen las historias»676.

Aún mayor es la coincidencia con sor Catalina de Sena, re-
ligiosa que adopta el mismísimo nombre de la santa, por lo que co-
menta que era devotísima de ésta y «procuraba mucho imitarla»677. 
Es el mismo mensaje que muestran en el prólogo de sor María de 
Santo Domingo, al que hemos hecho alusión. Incluso, estando muy 
enferma, al borde del fallecimiento, se mejoró el día de la festividad 
de la santa (29 de abril), presenciando la misa al completo de rodi-
llas678.

676  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 242.
677  Ibíd., p. 249.
678  Ibíd.

Fotografía de la autora.
Escultura de Santa Catalina de Siena, que formaba parte del 
antiguo Retablo Mayor de estilo renacentista de la iglesia 

del convento de Madre de Dios de Sevilla (s. XVI).

199



ROCÍO MOLINA FLORES 

Las dominicas castellanas e italianas recogieron su doctrina 
espiritual, convirtiéndose en herederas y difusoras de una vía de re-
ligiosidad íntima femenina, gracias a la que encontraron espacios de 
desarrollo cultural en el interior y el exterior de los conventos. Lo 
que quedó plasmado en la creación y promoción de «hagiografías» 
de pequeñas «santas» locales, pues sus vidas y obras fueron tenidas 
por piadosas y modélicas. En las crónicas se refiere, explícitamen-
te, a sor María de la Corona, sor Catalina Mártir (su sobrina) y sor 
Catalina de Sena como santas. La elaboración de modelos menores 
y prácticos, mediante esos textos ejemplarizantes, investigados por 
Sylvie Duval en Pisa, han quedado igualmente constatados, tanto en 
la zona de Ávila y Toledo con el movimiento de sor María de San-
to Domingo, como en Sevilla con las religiosas de Madre de Dios. 
Casos similares seguramente se podrían rastrear en otras regiones 
castellanas y aragonesas679, especialmente en Andalucía, pues las 
fundaciones femeninas dominicas proliferaron en el siglo XVI. Fue 
un fenómeno como tal, que consistió en la proliferación de santas, 
en cada comunidad ha existido un grupo de ellas durante el siglo 
XVI, si observamos sus crónicas y biografías. De manera que se 
pueda reconstruir una lista de estas denominadas «pequeñas santas» 
o «santas» locales realizando un estudio comparativo de sus vidas
y obras. No de forma aislada, sino profundizando en la cuestión, en
consonancia con las corrientes espirituales y el contexto institucio-
nal, con la finalidad de registrar su impacto sociocultural en la época.

La acogida de estas religiosas fuera del claustro fue excelen-
te, pues la piedad que se les atribuía atrajo a la nobleza, que participó 
a su manera en este fenómeno (como analizaremos en el siguiente 
apartado) y además, contribuía al prestigio de la orden, aunque para 
un sector de ésta debiera quedar dentro de los muros del conven-
to. El cronista Juan López, obispo de Monópoli, se queja de que el 
ejemplo de sor María de la Corona había sido olvidado por «el poco 
cuidado que las religiosas de esta casa han tenido en publicar las 

679  No nos podemos detener en la influencia de Santa Catalina de Siena en la región aragonesa, 
especialmente en Valencia, pues queda fuera de nuestro ámbito de investigación, pero los estudios 
demuestran la existencia de una amplia y profunda difusión.

200



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

cosas memorables de sus hermanas»680. Por lo tanto, las biografías 
de las monjas de Madre de Dios no sabemos hasta qué punto fueron 
conocidas en la Sevilla del Quinientos681. Lo que sí podemos intuir 
es que tuvieron fama de reformadoras por su labor en los conventos 
andaluces, como así lo aseguran las crónicas. Confirmándose que 
la creación de estas nuevas «hagiografías» consistió en una simbio-
sis mística y observante, en la que ya no sólo aparecen escenas de 
visiones y milagros, sino la aplicación de los valores reformistas. 
Eran ejemplos de virtud, de santidad pero también de reforma, tanto 
de manera interna como externa, puesto que ellas la representaban 
en primera persona, después en sus comunidades y finalmente, en 
comunidades filiales. Se convertían en referentes espirituales en su 
convento, en la localidad e incluso, en la región. Sin embargo, hay 
que ser conscientes de que su popularidad quedaba ahí en la mayoría 
de casos, pues no fueron sometidas a procesos de beatificación o ca-
nonización682. En la orden de Predicadores, la fama de sor María de 
Santo Domingo alcanzó la corte real, aunque ya hemos observado el 
desenlace de su movimiento. Más allá de la creación premeditada de 
modelos que imitaban a Santa Catalina y a la vez, fueran imitables 
en sí mismas o más allá de centrarnos en si se trataba de imitaciones 
o no. Lo cierto es que la literatura espiritual certifica, con la redac-
ción crónicas, biografías y otras obras, la acogida de una herencia
espiritual interior femenina entre las dominicas castellanas e italia-
nas, que provenía de época medieval y se desarrolló ampliamente
en el Quinientos. El pasado laico de estas mujeres, cuyos modos de
vida eran tenidos por ejemplarizantes, fue de suma importancia, su-
puso el punto de partida y progresivamente, una vez fueron monjas,
los frailes que apoyaron esta espiritualidad se encargaron de dejar
testimonio de sus vidas. En ocasiones, para contribuir a la imagen
de la orden. Se trata de un fenómeno que presenta ambivalencias en
muchos sentidos, por el temor a la autoría femenina en materia reli-
680  LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Domingo…, p. 242.
681  En el inventario de los Papeles del Conde del Águila (siglo XVIII) del Archivo Municipal de 
Sevilla, se conserva un relato del «Convento de monjas de Madre de Dios y biografía de sor María de 
la Corona, en el siglo doña Blanca de Guzmán». Se ha consultado y contiene la información aparecida 
en las crónicas pero el hecho de ser copiada y conservada es significativo. AMS, sección 11, tomo 15, 
nº 19.
682  MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas…, pp. 94-95.

201



ROCÍO MOLINA FLORES 

giosa que, como señala Ángela Muñoz, se movía entre aprobaciones 
y reprobaciones constantes, que son complejas de discernir683.

4.2.3. Símbolos socioculturales en la Andalucía de los si-
glos XV-XVI: literatura espiritual y fundaciones dominicas

La accesibilidad al conocimiento religioso se hizo posible 
gracias a las transformaciones sociales, económicas, políticas y cul-
turales experimentadas a finales del siglo XV, permitiendo la expan-
sión de la teología, hasta entonces reservada a las instituciones re-
ligiosas. Fueron necesarios dos fenómenos claves para el despegue 
promocional de la literatura religiosa: las traducciones a las lenguas 
vernáculas y la invención de la imprenta684. Gracias a los cuales, la 
sociedad del momento, profundamente piadosa, participó de las co-
rrientes espirituales, a partir de la lectura y las fundaciones conven-
tuales. Los inventarios de la nobleza y la monarquía del siglo XVI 
dan buena cuenta de ello, pues a partir de entonces se comenzó a 
registrar un notable número de libros de materia religiosa. Siguiendo 
la línea de nuestra investigación, nos interesa en especial qué conse-
cuencias tuvo en las mujeres de la época.

Respecto a la autoría femenina encontramos, como hemos 
ido comentando, un sector reaccionario, pues la difusión de la espi-
ritualidad, sobre todo del conocimiento místico, suscitó el recelo de 
los grupos masculinos eclesiásticos, ya que la doctrina comenzó a 
escapar de su control. Ciertos autores, relacionan el establecimiento 
del dominio por parte de éstos con la imposición rigurosa de la obe-
diencia y la clausura, como también se ha valorado con anterioridad. 
Sin embargo, paradójicamente, la espiritualidad personal emergente, 
llevada a cabo en buena parte por la meditación interior de la Pasión 
y otras prácticas ya comentadas, que necesitaban de una reclusión e 
intimidad, favorecieron la redacción y publicación de literatura re-
ligiosa femenina. La labor del cardenal Cisneros en este sentido fue 
683  Ibíd., 94.
684  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Communitas Christiana: The Sources of Christian Tradition in the 
Construction of Early Castilian Spiritual Literature, ca. 1400-1540” en MAILLARD ÁLVAREZ, 
Natalia, ed. Books in the Catholic world during the Early Modern Period. Leiden: Brill, 2014, pp. 
94-97.

202



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

destacable, encargándose de la traducción e impresión de numerosas 
obras espirituales, muchas de ellas de teología mística y pertene-
cientes a mujeres. El riguroso reformador fray Antonio de la Peña, 
defensor de sor María de Santo Domingo, será quien por orden de 
Cisneros traduzca la Vida de la bienaventurada sancta Caterina de 
Sena al castellano (1511), de la versión original de Raimundo de 
Capua685. Apenas un año después, Cisneros encargaría la traducción 
e impresión de la Obra de las epístolas y oraciones de... sancta Ca-
terina de Sena y otra edición de la Vida de sancta Caterina686. Igual-
mente, se le debe la impresión del Libro de la Oración de la beata 
de Piedrahita, cuyo autor se apunta que podría haber sido el propio 
Antonio de la Peña687. La elaboración, traducción y publicación de 
estas obras permitió la difusión de la espiritualidad de Santa Catalina 
de Siena entre las dominicas castellanas, cuyas bibliotecas conven-
tuales, desgraciadamente, no son conocidas pero con alta probabi-
lidad contarían con ellas. Pues, como sí se ha podido registrar en 
inventarios de otros conventos, cada uno contaba con textos de los 
santos principales de sus órdenes688. Sólo hay que volver a leer las 
biografías de nuestras religiosas para convencerse de ello.

Muchas veces no era necesario que fuera la propia obra en 
sí, pues la hagiografía de Santa Catalina se comenzó a incluir en los 
Flos sanctorum de la época y, prácticamente, todas las bibliotecas 
conventuales contaban con uno o varios. Con anterioridad incluso 
a las ediciones de Cisneros, existieron dos versiones impresas en 
Barcelona de la Vida de la Santa, una inserta en el Flos sanctorum 
de 1494 y la realizada por Miquel Peres en 1499689. Esta última, tra-
ducida de la obra Chronicon de Antonino de Florencia (1389-1459), 
estaba destinada a las monjas dominicas del convento de Santa Ca-
685  BELTRÁN DE HEREDIA, Vicente. “Las corrientes de espiritualidad…”, pp. 526-527.
686  SAINZ RODRÍGUEZ, Pedro. La siembra mística del cardenal Cisneros…, p. 44.
687  SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca y CURTO HERNÁNDEZ, María Victoria.  El “Libro de la 
oración” de María de Santo Domingo…, pp. 57-67.
688  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro (España, siglos XIV-XVI)” en 
COURCELLES, Dominique de y VAL JULIÁN, Carmen, eds. Des femmes et des livres: France et 
Espagne, XIVe-XVIIe siècle. Paris: Publications de l’École nationale des chartes, 1999, pp. 16-17.
689  VALSALOBRE, Pep. “Itinerario hispánico del Dialogo della divina Providenza de Caterina da 
Siena. Sobre la primera traducción peninsular (Xàtiva, 1546)”. Cultura Neolatina, 2016, Anno 76, 
Fasc 3-4, p. 368.

203



ROCÍO MOLINA FLORES 

talina de Siena de Valencia (1492)690. Al inicio de la obra, Peres hace 
referencia a la petición que recibió para realizar la traducción691. 
No obstante, se encuentra una versión aún más antigua, anónima y 
manuscrita, de mediados del siglo XV, conservada en la Biblioteca 
Nacional de Madrid692. Las recopilaciones hagiográficas se solían 
reservar para la lectura comunitaria del convento, siendo las obras 
más numerosas, puesto que ofrecían modelos a imitar dentro de los 
claustros. Sin embargo, ya a principios del siglo XVI, la lectura in-
dividual comenzó a ganar terreno a la colectiva, tanto que a veces es 
complicado diferenciar el uso de cada obra693. A ello sumamos que el 
número de lectoras dentro de las comunidades dependía del nivel de 
alfabetización694. Por ello, la transmisión oral por medio de la lectura 
común en voz alta posibilitaba el conocimiento a todas las religiosas. 
Ocuparse en esta actividad era beneficioso para ellas, pues favore-
cía el pensamiento, la oración mental y, en definitiva, la contem-
plación695. Las temáticas de los libros espirituales determinaban la 
religiosidad y devoción de las comunidades, al no ser indispensables 
como los litúrgicos, sino de elección más libre y variada.

La lectura religiosa particular tuvo éxito igualmente entre las 
mujeres laicas de la época, como receptoras y transmisoras de una 
ferviente piedad. La herencia femenina quedaba materializada en lo 
que Pedro M. Cátedra denomina la «patrimonialidad intelectual», 
que consistía en la donación de sus libros espirituales696. De esta ma-
nera, no sólo se traspasaba el conocimiento religioso de forma oral, 
de señoras a hijas, sobrinas o criadas, como hemos comprobado, sino 
también mediante lo escrito. El caso más particular lo encontramos 
en la familia Zúñiga. La transmisión de la doctrina de Santa Catalina 
690  Ibíd., p. 375.
691  «Molt reverents, virtuosesi devotes senyores. Per més encendre la encesa devoció que teniu a la 
benaventurada sancta Catherina de Sena, me haveu fet pregar al venerable mossén Fenollar que yo 
volgués la gloriosa vida de tan insigne sancta traduhir de latí en valenciana prosa, segons lo florentí 
en la sua digne crónica dignament ha scrita». PERES, Miquel. La vida de sancta Catherina de Sena, 
Cristòfol Cofman, Valencia, 1499 (editado digitalmente por Carme Arronis i Llopis, 2006).
692  VALSALOBRE, Pep. “Itinerario hispánico del Dialogo…”, p. 368.
693  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, p. 37.
694  Se ha incluido un estudio acerca del nivel de alfabetización de las religiosas de Madre de Dios de 
Sevilla en el Anexo 2.
695  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, p. 50.
696  Ibíd., p. 24.

204



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

quedó plasmada en el testamento de Leonor Pimentel y Zúñiga (ca. 
1430-1486), esposa de Álvaro de Zúñiga y Guzmán (1410-1488), 
I duque de Béjar y Plasencia. Su estrecha relación con la orden de 
Santo Domingo697 le llevó a contar con «un libro de sermones de 
Santa Catalina» en latín y manuscrito, entregado a su muerte a su 
hija, María de Zúñiga y Pimentel (ca. 1462-1533), II duquesa de 
Béjar698. Posteriormente, en el inventario de esta última se observa 
un notable aumento de la colección de obras de la santa italiana, 
ya en castellano: Epístolas de Santa Catalina, impreso en Alcalá de 
Henares (1512), y La vida de Santa Catalina de Siena. Se desconoce 
la edición de esta última, aunque se apunta a la versión traducida 
por Peña, impresa también en Alcalá de Henares (1511)699. Ésta y 
su marido, Álvaro de Zúñiga y Pérez de Guzmán (c. 1450-1531), 
que además era su sobrino y heredó el mayorazgo de su abuelo y 
múltiples títulos de su padre, no tuvieron descendencia, legando en 
su sobrina, la mencionada duquesa Teresa de Zúñiga. La religiosidad 
heredada de todas las vertientes familiares, también en gran medida 
de su madre, Leonor Manrique de Castro, marquesa de Ayamonte, 
le condujo a sentir predilección por la orden de Santo Domingo y 
la convirtió en una mujer profundamente piadosa. Su legado queda 
constatado en multitud de fundaciones y en su relación con el fraile 
dominico, al que ya hemos hecho alusión, Domingo de Valtanás. El 
libro espiritual era objeto personal de traspaso entre mujeres, que 
compartían un mismo espacio femenino700.

La participación de la nobleza, por lo tanto, se rastrea en sus 
bibliotecas, relaciones y patronazgos. Los confesores y maestros es-
pirituales de las señoras les recomendaban sus lecturas, las acom-
697  BARCO CEBRIÁN, Lorena. “El poder de la dama noble en la Baja Edad Media: El caso de Leonor 
Pimentel y Zúñiga, I Duquesa de Plasencia”. Estudios medievales hispánicos, 2016, n. 5, pp. 245-246.
698  JIMÉNEZ MORENO, Arturo. “El diálogo de Santa Catalina de Siena en una biblioteca nobiliaria 
castellana del siglo XV” en CÁTEDRA GARCÍA, Pedro M. y BAUTISTA PÉREZ, Francisco, coords. 
Modelos intelectuales, nuevos textos y nuevos lectores en el siglo XV: contextos literarios, cortesanos 
y administrativos, Primera entrega. Salamanca: Universidad de Salamanca y Sociedad de Estudios 
Medievales y Renacentistas, 2014, pp. 302-308.
699  JIMÉNEZ MORENO, Arturo. “Una biblioteca nobiliaria de principios del siglo XVI. Los libros 
de doña María de Zúñiga, II Duquesa de Béjar (ca. 1462-1533)” en CÁTEDRA GARCÍA, Pedro 
M., coord. Libros, imprenta y censura en la Europa meridional del siglo XV al XVII. Salamanca: 
IEMYRhd, 2020, vol. 7, pp. 153, 160.
700  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, p. 30.

205



ROCÍO MOLINA FLORES 

pañaban durante sus vidas, las vinculaban con ciertos conventos e 
instituciones religiosas. Si bien es cierto que los estudios han de-
mostrado un porcentaje mayor de pertenencia de libros en el sexo 
masculino que en el femenino, la lectura de libros espirituales estuvo 
mayormente vinculada a las mujeres, aumentando incluso la alfabe-
tización entre ellas701. Se observa en las obras escritas por muchos 
de estos frailes, pues las dedicaban a sus «discípulas» y además, 
añadían apartados en los que explicaban cómo debían leerlas, pues 
el conocimiento teológico de las mujeres laicas era limitado en ese 
sentido, convirtiéndose en uno de los medios de introducirlas en la 
devoción, en la perfección cristiana702. Prueba de ello es el vínculo 
creado entre el dominico Valtanás y la duquesa Teresa de Zúñiga, 
que se convirtió en su protegido prácticamente703. Lo mismo sucedió 
con las religiosas de los conventos, cuyas relaciones con las mujeres 
nobles de la época se cimentaron en dos aspectos: uniones nacidas 
por la admiración de éstas últimas, ya que las consideraban modelos 
de virtud y santidad y, por otro lado, que pertenecían a sus propios 
linajes, pues las comunidades femeninas de la época, como hemos 
comprobado en Madre de Dios, se componían de mujeres miembros 
de los principales linajes de las ciudades. La transmisión de la espi-
ritualidad entre la rama femenina de las familias desembocaba en la 
entrada de sus descendientes en conventos, a las que se las destacaba 
por una gran piedad. De ahí la santidad asociada tradicionalmente a 
estas mujeres procedentes de los principales linajes de la época.

	 La existencia de «santas» locales, con las que mantenían 
relación y eran promocionadas por ser transmisoras de la palabra 
divina y en algunas ocasiones, imagen de prestigio y piedad para 
todo un linaje, favoreció el proceso704. Las religiosas se consideraban 
entonces apadrinadas por la aristocracia. El mayor ejemplo entre las 

701  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento…, 
pp. 256-257.
702 PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “La lectura, arma para el combate intelectual” en Sociología y lectura 
espiritual en la Castilla del Renacimiento…, pp. 384-387.
703  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, pp. 133-
153.
704  GRAÑA CID, María del Mar. “Mentalidades femeninas y propuestas de reforma religiosa en la 
Castilla bajomedieval…”, pp. 116-120.

206



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

dominicas lo encontramos de nuevo en sor María de Santo Domin-
go, que fue protegida del rey Fernando el Católico y del II duque de 
Alba, Fadrique Álvarez de Toledo y Enríquez, que subvencionó la 
fundación de su convento en Aldeanueva. Si buscamos en la biblio-
teca de éste, se encuentra una edición de «tablas coloradas con su 
guarniçión de plata que dize la vida de santa Catalina»705. Asimis-
mo, su mujer fue Isabel de Zúñiga y Pimentel (ca. 1460-1520), otra 
de las hijas de Leonor Pimentel y, por lo tanto, hermana de María 
de Zúñiga, quien poseía la colección de obras de Santa Catalina de 
Siena mencionada. Se constata la difusión de la religiosidad de la 
santa italiana y el contacto con la orden de Predicadores en el linaje, 
además de un rastro cultural espiritual que nace en Extremadura y 
recorre buena parte de Andalucía. Muchas de esas bibliotecas de se-
ñoras nobles eran donadas a conventos femeninos una vez fallecían, 
por lo que compartían devociones y doctrina706. Se trataba de una 
retroalimentación cultural, dentro de un espacio femenino de lectu-
ra, sustentando en las relaciones establecidas entre laicas y monjas, 
desde la comunidad al exterior y desde la sociedad al interior.

Parte del fenómeno sociocultural comprendió el aumento 
de fundaciones religiosas. Los antecedentes de algunas de ellas los 
encontramos en los beaterios tardomedievales, a los que ya hemos 
hecho referencia. La existencia previa de beaterios ha sido documen-
tada en diversas órdenes religiosas, observándose la existencia de 
una predilección por adoptar la Segunda Orden de Santo Domingo, 
estudiado por Miura Andrades especialmente en Andalucía707. Hasta 
12 conventos fueron comunidades laicas anteriores, entre los que se 
encuentra Madre de Dios de Sevilla708. Para dar explicación a este 
proceso se han alegado causas de índole social, como la unión en-
tre mujeres en estado de viudedad, económicas, por la falta de ca-
pacidad económica para la dote de ingreso, e institucionales, como 

705  BUSTOS TÁULER, Álvaro y SANMARTÍN, Rebeca. “Fadrique Álvarez de Toledo, II Duque de 
Alba y su inventario de libros (1531): una biblioteca patrimonial”. Revista general de información y 
documentación, 2016, n. 1, vol. 26, pp. 277-278, 283.
706  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, p. 24.
707  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces…”, pp. 527-536.
708  Ibíd., p. 530.

207



ROCÍO MOLINA FLORES 

la escasez de conventos femeninos en el territorio709. Sin embargo, 
existe un consenso sobre la preeminencia de las razones espirituales 
en este fenómeno, que de nuevo tiene su origen en una espiritualidad 
femenina en auge, cuyo modelo de terciaria dominica por excelencia 
fue, aunque suene reiterativo, Santa Catalina de Siena710. Este proce-
so quedó plasmado en las advocaciones de dichas instituciones. Con 
frecuencia los grupos laicos adoptaron el nombre de la santa italiana 
como símbolo de devoción711.

Mapa 1. Fundaciones dominicas femeninas 
por la nobleza en Andalucía712 

709  MIURA ANDRADES, José María. “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía 
medieval…”, pp. 140-143.
710  Ibíd., p. 163.
711  No nos extenderemos mucho en esta cuestión, que ya ha sido estudiada por Miura Andrades en 
Andalucía y por Mercedes Pérez Vidal en el resto de Castilla. Encontramos entre los ejemplos el 
beaterio de Santa Catalina, cuyas beatas se sumaron a la fundación de Madre de Dios de Toledo (1491). 
Otro beaterio de Santa Catalina de Siena en Granada, en la zona de El Realejo (1502). Uno más en 
Córdoba (1496), fundado por Beatriz Méndez de Sotomayor, señora de El Carpio y Morente. Otro más 
en Olmedo (1527), que más tarde se instituyó con la advocación de Madre de Dios. En ciudades como 
Valladolid (1488), Valencia, Granada, esta vez en la zona de Zafra (c. 1500), existieron conventos de 
Santa Catalina de Siena.
712  Fuente: HERRUZO DOMÍNGUEZ, Germán, ALADRO PRIETO, José Manuel y PÉREZ-CANO, 
María Teresa. “La orden dominica en Andalucía: fe, docencia y control territorial, 1236 a 1535” en 
OLIVERO GUIDOBONO, Sandra, coord. Artes y humanidades en el centro de los conocimientos. 
Miradas sobre el patrimonio, la cultura, la historia, la antropología y la demografía. Madrid: 
Dykinson, 2022, p. 152.

208



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

La segunda advocación más común fue la de nuestro conven-
to: Madre de Dios. Mercedes Pérez Vidal ha señalado la coinciden-
cia, basándose en indicios vinculantes, de que varios de ellos estaban 
ligados a la reforma y a la existencia de beaterios previos. Ella hace 
referencia a las comunidades de Madre de Dios de Toledo (1486), 
de Olmedo (1527) y de Valladolid (1550). No obstante, hemos ob-
servado que en Andalucía el fenómeno se extiende ampliamente, ya 
que sólo en la región se registran hasta 6 conventos femeninos de la 
orden de Santo Domingo con dicha advocación, localizados en: Bae-
na, Carmona, Gibraleón, Ronda, Sanlúcar de Barrameda y Sevilla. 
En concreto, 3 de ellos procedían de beaterios previos. Nos referi-
mos al beaterio de Nuestra Señora de la Encarnación de Sanlúcar de 
Barrameda (1480), nacido por el deseo de fundar una comunidad de 
dominicas por parte de Leonor de Ribera y Mendoza, esposa de En-
rique de Guzmán, II duque de Medina Sidonia. Con la dotación de su 
hijo, Juan de Guzmán, sucesor de su padre, quedó institucionalizado 
con la advocación de Madre de Dios (1506)713. Sin embargo, la gran 
benefactora de la institución fue Leonor Manrique de Sotomayor y 
Zúñiga, hija de Francisco de Sotomayor, IV conde de Belalcázar, y 
Teresa de Zúñiga, III duquesa de Béjar (ya mencionada). Su matri-
monio con Juan Claros de Guzmán, IX conde de Niebla, la empa-
rentó con la casa de los Medina Sidonia. Al quedar viuda, dedicó 
gran parte de su patrimonio a donaciones para el convento, en el que 
finalizaría su vida, ingresando como monja en 1575, junto a su nieta 
Leonor de Guzmán. El codicilo que redactó en 1581 da buena cuen-
ta de su relación de cariño hacia la comunidad, dejando establecida 
la situación de ésta a su muerte, sobre todo la de su nieta dentro de 
ella714. En segundo lugar, se conoce la existencia de un beaterio de 
dominicas en Carmona al menos desde 1512, que recibió una do-
nación del capitán Gonzalo de Andino para constituirse monasterio 
entre 1515 y 1520715. Finalmente, el convento de Madre de Dios de 
Sevilla.

713  VIDAL VARGAS, José María. “Leonor Manrique de Sotomayor, regente…”, pp. 223-224.
714  Ibíd., pp. 228-230.
715  MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces…”, p. 530.

209



ROCÍO MOLINA FLORES 

Por su parte, la fundación del convento de Madre de Dios 
de Gibraleón (1587) estuvo muy relacionada con la de Sanlúcar de 
Barrameda, pues sus patrones fueron María Andrea Coronel y Guz-
mán, hija de Leonor Manrique y Juan Claros, y su marido, que era 
su primo, Francisco Diego López de Zúñiga, V duque de Béjar y 
VI marqués de Gibraleón716. La conexión de las casas de Zúñiga y 
Medina Sidonia con las fundaciones de Madre de Dios de dominicas 
andaluzas es profunda y extensa, tanto en el tiempo como territorial-
mente. De manera que se observa la fundación de conventos de la or-
den de Santo Domingo con esta advocación en cada una de sus zonas 
de señorío. Además, recordemos que ésta era la comunidad que el 
duque quería reformar y para ello pidió expresamente que las mon-
jas de Madre de Dios de Sevilla fueran a introducir la observancia, 
quedando de priora durante 6 años sor María de la Cruz. ¿Nos suena 
esta religiosa? Según las crónicas de la orden, era la hermana de Pe-
dro de Guzmán, I conde de Olivares, e hija del III duque de Medina 
Sidonia, Juan de Guzmán, el mismo que acabamos de nombrar como 
dotador en Madre de Dios de Sanlúcar de Barrameda. Seguramente, 
al continuar por esta línea de investigación, sacaríamos a la luz nu-
merosos datos socioculturales acerca de las conexiones entre todos 
estos conventos.

Pero las vinculaciones no terminan aquí. El convento de Ma-
dre de Dios de Baena fue fundando por Brianda de la Cerda (1510), 
hija del III conde de Cabra y V señor de Baena, Diego Fernández de 
Córdoba, y Francisca de Zúñiga y de la Cerda717. El padre de ésta 
última era Diego de Zúñiga, apodado el Duque de Oro, hijo de Álva-
ro de Zúñiga y Guzmán, I duque de Béjar. Su sobrino era Francisco 
de Zúñiga, I marqués de Ayamonte y padre de Teresa de Zúñiga, III 
duquesa de Béjar. Señalamos este dato porque las constituciones del 
convento, a las que ya hemos hecho mención, fueron encargadas a 
fray Domingo de Valtanás. Fue el hermano de Brianda, fray Martín 
de Mendoza, provincial de Andalucía, quien le confió la traducción 
716  ORTEGA JIMÉNEZ, José Manuel. “El patronazgo artístico de Francisco Diego López de Zúñiga, 
VI marqués de Gibraleón, en el convento de Nuestra Señora del Vado (Gibraleón, Huelva)”. Imafronte, 
2023, n. 30, pp. 76-78.
717  CARMONA CARMONA, Francisco Manuel. “Parámetros nobiliarios y política de prestigio en el 
convento Madre de Dios de Baena (Córdoba)”. Hispania Sacra, 2019, n. 143, vol. 71, pp. 192-193.

210



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

de la legislación de las monjas de la orden, en este caso de la revisión 
de 1505, que incluían la Regla de San Agustín718. A las que Valtanás 
añadió un pequeño tratado de autoría propia de contenido doctrinal 
acerca del comportamiento requerido en las religiosas, denominado 
Exposición del estado y velo de las monjas (1557), dividido en dos 
apartados: Del estado de las monjas y Sermón en velo de las mon-
jas719. En ella, el dominico presenta al convento como un espacio ne-
cesario para el mantenimiento de la virtud y la honra de las religio-
sas, alejado de los peligros del mundo exterior. Pero, paralelamente, 
lo considera como un refugio de desarrollo personal y espiritual para 
las monjas, pues destinan enteramente su voluntad a Dios:

«Llámanse las mujeres que entran en monasterio con clausura, monjas 
que quiere decir, unas. Porque la que se mete monja ha de tener cuidado 
de ser en todo una. No ha de tener los deseos ni los pensamientos 
derramados, ni divididos, por hijos, ni por marido, ni por haciendas 
como lo han de tener las casadas. Sino juntos todos y unidos a servir a 
Dios inmediatamente con quietud»720.

La obediencia dentro del claustro daba buen beneficio:

«¿No habéis oído decir que los que entran en religión dejan el mundo? 
Pues dejar el mundo es dejarse a sí misma. Que si en el monasterio 
tenéis los pensamientos y los deseos que antes teníades, no dejasteis el 
mundo, sino solamente las paredes de él. La que ha dejado todo esto, 
buenas señas ha dado»721.

No obstante, realiza una denuncia acerca de la obediencia 
particular y voluntaria de las religiosas. Porque las mujeres que en-
tran obligadas no son buen ejemplo para las demás, ni aprovechan al 
completo la experiencia espiritual:

718  NIEVA OCAMPO, Guillermo: “Servir a Dios con quietud, la elaboración de un modelo…”, p. 172.
719  Ibíd., pp. 172-173. Texto extraído de la transcripción de la obra añadida por Nieva Ocampo en su 
artículo.
720  Ibíd., pp., 194-195.
721  Ibíd., p. 189.

211



ROCÍO MOLINA FLORES 

«El mal es que hablando de hombres decimos, fulano se metió fraile. 
Y hablando de mujeres decimos, a fulana metieron monja. (...) Y como 
las que así entran monjas no toman estado por elección de voluntad, el 
monasterio que es paraíso de deleites a los que voluntariamente entran 
en él, a las que sin elección propia lo toman, es cárcel aspérrima»722.

	 En la segunda parte, realiza un discurso acerca del papel de 
éstas como esposas de Cristo, al que deben imitar para ser dignas de 
Él. Los votos de clausura, obediencia y castidad eran esenciales. So-
bre todo, resalta la necesidad de la virginidad de las religiosas, como 
seguidoras ejemplares de su Madre: «Jesucristo es muy enamorado 
de doncellas castas. ¿Señor por qué la amáis tanto? Parecense a mi 
madre, que es la Capitana de ellas. Quiérelas bien mi madre. Rué-
game por ellas, ¿no las he de querer bien?»723.

	 Finalmente, el último convento de nuestra lista se localiza en 
Ronda, fundado por el clérigo sevillano Fernando de Oviedo junto a 
los frailes del monasterio de San Pedro Mártir de la ciudad (1525)724. 
Para ayuda de su establecimiento dentro de la observancia, acudie-
ron monjas de Madre de Dios de Sanlúcar de Barrameda. En pocos 
años comenzaron a ingresar religiosas procedentes de importantes 
linajes, como de la casa de Medina Sidonia725. La labor de reforma-
doras entre los conventos de dominicas andaluces queda demostrada 
y eso que sólo hemos tenido en cuenta los que presentaban la ad-
vocación de Madre de Dios. Considerando lo ligados que estaban 
los valores observantes con una espiritualidad interior, tal y como 
promovió Santa Catalina de Siena, se puede constatar una cultura 
religiosa en común al adentrarse en cada caso en particular.

	 ¿Influyó nuestro convento en las devociones del resto de 
comunidades dominicas de Madre de Dios andaluzas? Lo cierto es 
que su fundación fue la más temprana, pues el beaterio existía con 
anterioridad a 1476, quedando institucionalizado e introducido en 
722  Ibíd., p. 184.
723  Ibíd., p. 190.
724  SEGURA DEL PINO, Dolores. “Los Dominicos en Ronda (Málaga). Los conventos de San Pedro 
Mártir y de la Madre de Dios”. Archivo Dominicano: Anuario, 2022, n. 41, p. 172.
725  Ibíd., pp. 172-173.

212



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

la observancia en 1485. Los primeros conventos que acogieron la 
reforma (con alguna excepción) lo hicieron en los años 70-80 del 
Cuatrocientos, es decir, en la Provincia Bética fue de los primeros 
en quedar reformado. Del resto de comunidades de Madre de 
Dios mencionadas, le seguiría cronológicamente la de Sanlúcar de 
Barrameda. Mientras que las restantes lo hicieron ya entrado el siglo 
XVI. La labor de las vicarias reformadoras de nuestra comunidad en
otros conventos fue señalada en las crónicas de la orden, haciendo
hincapié en su labor en Madre de Dios de Gibraleón. Por los datos
observados, las dos primeras comunidades en introducirse en la
observancia parece que fueron las que, más adelante, se erigieron
como «madres» del resto de conventos emergentes. De manera que
se instituyeron cenobios principales y cenobios filiales, no hablamos
en términos jurisdiccionales, sino de manera pedagógica y morali-
zante, pues acudían como educadoras y como modelos en sí mismas
de reforma a la par. La transmisión religiosa, cultural y social en
estos contactos entre monjas era, por lo tanto, ineludible. Todos ellos
presentan en común su estrecha relación con la poderosa y adinerada
aristocracia andaluza, además contaban con una larga tradición es-
piritual compartida, algunos de ellos con un pasado laico, existencia
de figuras de santidad y un rico patrimonio artístico y arquitectónico.
La contribución religiosa de la nobleza, fundadores de estas institu-
ciones, fomentaría posiblemente la expansión de dicha advocación.
Nos permite trazar una línea continua de unos conventos a otros,
formada por aspectos espirituales, culturales, sociales, económicos
e institucionales. Se trata de una investigación pendiente de abor-
dar pero lo que es innegable es la existencia de un gran número de
conventos femeninos de dominicas de Madre de Dios en la región
andaluza, nacidos a finales del siglo XV y durante el siglo XVI.

4.2.3.1. El Oratorio Devotíssimo de Gómez García (1512)

El fenómeno de expansión de los libros entre los grupos más 
elevados de la sociedad, que a su vez estaban estrechamente unidos 
a los religiosos y religiosas de los conventos castellanos, permitió 
una accesibilidad a la lectura nunca antes vista, que se vio favore-

213



ROCÍO MOLINA FLORES 

cida por otros múltiples factores (relaciones sociales, préstamo de 
libros, realizar la actividad en común, la continuación de los textos 
manuscritos, la posibilidad de llevar el libro consigo y la perviven-
cia de la oralidad)726. La literatura espiritual tuvo un gran calado en 
las mujeres del Quinientos, tanto laicas como profesas. El poder de 
transmisión de las obras era bien conocido por sus autores, que co-
múnmente eran también sus confesores de confianza, cuyas tareas 
fueron educarlas y orientarlas a lo largo de sus vidas. Para ello, se 
encargaron de redactar obras de carácter práctico (podemos denomi-
narlos manuales) de materia ascética y moralizante, cuyo contenido 
determinaba en gran medida las devociones y formas de religiosi-
dad de dichas mujeres. De esta forma, las encauzaban en la correcta 
piedad. Hacemos hincapié en el término de correcta, puesto que la 
lectura de estas obras debía ser en profundidad para poder asegurar 
la comprensión del mensaje. Lo que explica la exclusión de temas 
complejos como la escolástica, cuya lectura quedaba reservada a los 
teólogos.

Estos consejos eran ofrecidos por los propios autores, en 
concreto, nos referimos a los que quedaron plasmados en el Carro de 
dos vidas (1500), cuya trascendencia fue fundamental por ser de los 
primeros tratados místicos de Castilla, que como apunta Melquíades 
Andrés, actúa de bisagra entre las obras espirituales medievales y las 
que se comenzaron a componer en el Quinientos727. Fue compuesto 
por Gómez García, del que se conoce pocos datos biográficos, salvo 
que fue un presbítero de Toledo que además debió tener relación con 
el convento de Madre de Dios de la misma ciudad, puesto que dedicó 
la presente obra a Leonor de Silva, supriora de dicha comunidad728. 
Profesó junto a su hermana María de Silva, que ocupaba el cargo de 
priora, ambas eran hijas de los condes de Cifuentes, Alfonso de Silva 
e Isabel de Castañeda. Es importante situar la obra en su contexto 
726  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento…, 
pp. 339-366.
727  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “Interés del libro” en GÓMEZ GARCÍA. Carro de dos vidas, 
1500. Madrid: Universidad Pontificia de Salamanca y Fundación Universitaria Española, 1988, pp. 
9-12.
728  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “El autor” en GÓMEZ GARCÍA. Carro de dos vidas…, pp.
13-15.

214



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

religioso. Se sitúa en un año intermedio, recogiendo la espiritualidad 
íntima, nacida a raíz de los movimientos reformistas observantes de 
1470-1480, y sienta las primeras bases de la mística del recogimien-
to que triunfará a lo largo del Quinientos. Teniendo en cuenta este 
factor, Melquíades Andrés señala que el destino de la obra no es algo 
casual, pues se dedicó a la supriora de un convento que había sido 
un beaterio previo y había quedado reformado en 1486. La labor ob-
servante de sus religiosas en otras comunidades de Toledo y Madrid 
intensifica esta teoría. En consecuencia, alude que Gómez García: 
«para religiosas reformadas y reformadoras escribió Carro de dos 
vidas»729. Las dedicatorias de los libros no eran asuntos baladíes, 
puesto que encerraban la intencionalidad del autor, en este caso era 
un propósito espiritual dirigido desde los frailes hasta un grupo fe-
menino determinado: señoras nobles y monjas. Muchas veces estas 
dos figuras se mimetizaban porque, como ya hemos comprobado, las 
mujeres aristócratas conformaban las comunidades religiosas, cuya 
fama de virtud y piedad les llevaba a convertirse en aquellas «san-
tas» locales.

El sacerdote toledano contó con otras obras entre su biblio-
grafía: Oratorio devotíssimo y Lamedor espiritual. Dedicaremos las 
siguientes páginas a analizar la primera de ellas, fechada en 1512 por 
Norton y Martin Abad (con ciertas dudas), en la imprenta Cromber-
ger de Sevilla730. Actualmente, se conserva una edición de 1531 en la 
Biblioteca Colombina de la ciudad731. La razón es, nuevamente, su 
dedicatoria, pues fue destinada a «la onesta e muy devota la madu-
rera portuguesa». Melquíades Andrés teoriza acerca de la identidad 
de dicha mujer. Reflexiona sobre su origen portugués; el significado 
de la palabra madurera: si hace referencia a un linaje procedente de 
Torre de Madureira, si pudiera ser Beatriz de Silva (1425-1491) pero 
ya había fallecido para entonces, Felipa de Silva u otras compañeras 
portuguesas del convento toledano732.
729  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “La obra” en GÓMEZ GARCÍA. Carro de dos vidas…, p. 34.
730  NORTON, Frederick John. A Descriptive Catalogue of Printing in Spain and Portugal, 1501-1520. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1978; MARTÍN ABAD, Julián. Post-incunables ibéricos. 
Madrid: Ollero & Ramos, 2001.
731  GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano. Sevilla: Imprenta de 
Jacobo Cromberger, 1531. Conservada en la Biblioteca Capitular Colombina de Sevilla, 14-2-4 (3).
732   ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “El autor”, pp. 19-20.

215



ROCÍO MOLINA FLORES 

Nosotros apostamos por Catalina de Madureira, criada de 
Isabel Enríquez, marquesa de Montemayor, a la que conocimos en el 
capítulo 3 de nuestra investigación por su relación con la comunidad 
de Madre de Dios de Sevilla. ¿Cuáles son los indicios que nos llevan 
a pensarlo? En primer lugar, Gómez García la denomina como la 
madurera portuguesa. En nuestra documentación de archivo apa-
rece también como «Catalina Madurera»733. Además, concuerda 
su origen portugués, concretamente de la ciudad de Oporto, donde 
permanecieron sus hermanos, mientras que ella residió durante toda 
su vida junto a la marquesa en Sevilla734. Por otro lado, la describe 
como onesta, lo que generalmente hacía referencia a una doncella 
soltera. Es cierto que recibió una cuantiosa cantidad de dinero para 
su dote de parte de su señora. Sin embargo, Catalina no llegó a con-
traer matrimonio735. Por último, la califica como muy devota, siendo 
ésta una de las claves. Hemos observado la profunda piedad que 
heredó de la marquesa, pues se demuestra en sus mandas testamen-
tarias, repletas de donaciones a conventos, a beaterios y su entierro 
en el convento de Santa Paula. Asimismo, en su ajuar, conocido por 
la almoneda que se realizó de sus bienes (1524), encontramos varios 
objetos devocionales: «una imajen de Nuestra Señora de oro, que 
pesa dos doblas, menos seys granos; más un Añus Dei de oro, que 
pesa un ducado, menos seys granos; una imajen de Nuestra Señora 
en un retablo; un cruçifixo de palo; una imajen de plata de Nuestra 
Señora»736. Junto a ellos, hasta 9 libros espirituales: «más un Bre-
viario nuevo; çinco libritos de rezar; un Diornalico nuevo; otros 
dos libros de rezar»737. Significativamente, Juan Gil pone atención 
en que años antes había declarado en una escritura notarial no saber 
escribir, aunque «aprendió con el tiempo a hacer unos palotes pin-
tando su nombre»738. Entonces, ¿cómo es posible que Gómez García 
le dedicase su obra? Quizás aprendió a leer o la escuchaba gracias 
a que alguien se la leía en voz alta. Conociendo el círculo espiritual 
que conformaron la marquesa y sus criadas, podrían realizar lec-
turas colectivas de obras espirituales y además, rezar en conjunto. 
733  AHPSe, leg. 2248, fols. 702r, 705r.
734  GIL, Juan. El exilio portugués en Sevilla…, pp. 155-156 y 201-202.
735  Ibíd., p. 156.
736  Ibíd., p. 160. 
737  Ibíd., p. 160. 
738  Ibíd., p. 157.

216



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Finalmente, otras dos pruebas, más notables a simple vista, son que 
coinciden tanto la fecha de publicación con el período de vida de 
Catalina, como que se imprimió en Sevilla, su lugar de residencia.

Como ya se ha mencionado, la dedicatoria de las obras po-
seía un propósito, pues el carácter devocional y moralizante de éstas 
buscaba instruir e influenciar en sus destinatarias. Fue una práctica 
recurrente por su utilidad en cuanto a la transmisión del conocimien-
to espiritual, que observamos en otras obras impresas en la Sevilla 
del siglo XVI. A la propia marquesa de Montemayor, señora de Ca-
talina de Madureira, el canónigo magistral Martín Navarro le dedicó 
su Tratado del Santísimo Nombre de Jesús, de la imprenta Cromber-
ger de la ciudad (1525)739. La extensa producción bibliográfica de 
fray Domingo de Valtanás cuenta con un gran número de dedicato-
rias a mujeres de la alta nobleza andaluza, algunas de ellas monjas 
profesas, alabando la excelencia y santidad del linaje. Tanto su Doc-
trina Cristiana (1555) como la Segunda parte de la Exposición de 
los Evangelios: de sanctos en particular y del común, con sermones 
sacados de diversos autores católicos (1558) se las dedicó a «la muy 
virtuosa y cristiana Duquesa de Béjar, doña Teresa de Zúñiga»740. 
La larga lista presenta en común su impresión en Sevilla, las carac-
terísticas de las dedicatorias y su carácter moralizante y doctrinal. 
La labor fundacional y bibliográfica del dominico fue muy amplia, 
en la que se evidencia la red social y espiritual que se desarrolló en 
Andalucía durante el Quinientos.

739  Ibíd., p. 158. 
740  Otro texto sobre las trece vidas de los patriarcas y nueve santas (1555), entre las que se encontraba 
Santa Catalina de Siena, se lo ofrendó a María de Córdoba y Figueroa, duquesa de Arcos. Igualmente, 
a Catalina Hernández de Córdoba, condesa de Feria, su Apología de la frecuentación de la sacrosanta 
Eucaristía y Comunión (1558). Dos de ellas dedicadas a profesas del convento Santa Clara de Montilla: 
Apología sobre ciertas materias morales en que ay opinión (1556) a la monja Ana Ponce de León, antes 
condesa de Feria, y Concordancia de muchos pasos difíciles de la divina Historia a Isabel Pacheco, 
abadesa de dicha comunidad. Por último, sin olvidar el tratado que redactó y ofreció a Brianda de la 
Cerda, priora del convento Madre de Dios de Baena. HUERGA TERUELO, “La obra literaria de Fr. 
Domingo de Valtanás, O.P.” en Corrientes espirituales en la España del siglo XVI: trabajos del II 
Congreso de espiritualidad, ob. cit., pp. 247-282.

217



ROCÍO MOLINA FLORES 

Conociendo el contexto, no podemos descartar que, mediante 
la vinculación con Catalina de Madureira, el convento de Madre de 
Dios de Sevilla supiera de la existencia de la obra de Gómez García 
y contara con un ejemplar en su biblioteca o, al menos, compartie-
ran lo aprendido de ella. Recordemos que su gran obra fue dedicada 
para el convento Madre de Dios de Toledo, que había pasado por un 
proceso de institucionalización y reforma muy similar al de nuestra 
comunidad. De hecho, ése fue el objetivo del autor, profundizar en 
la instrucción de su recién adoptada espiritualidad observante. Todos 
los indicios apuntan a que, a través de Madureira, este texto también 
iba dirigido a nuestras dominicas sevillanas. El libro fue impreso en 
Sevilla, donde el conde de Cifuentes, padre de las fundadoras del 
cenobio toledano, era asistente por aquellos años. Formaban parte 
–unas desde la clausura y otra fuera de ella- de una misma, como lo
ha denominado Pérez García, red espiritual:

«Ésta funciona como un potentísimo sistema clarificador y explicador 
del libro, de lo contenido en él, ofreciendo al lector espejos donde 
mirar y ver lo leído, así como el necesario clima espiritual (mental, 
emocional) para la posibilidad (más o menos acertada o adecuada a 
los deseos de los emisores) de su vivencia»741.

Es necesario entonces analizar la obra en su contexto socio-
cultural, en el que las mujeres a las que les dedicaban las obras y las 
que lo leían, representaban y eran modelos de piedad, virtud, moral 
y perfección. Eran muestras físicas y vivas de ello, transmitiendo la 
ejemplaridad de la doctrina divina al resto de la sociedad. Eran lec-
toras, escuchadoras, alumnas y a la vez, eran modelos. Pues, como 
aprendían de sus lecturas espirituales, la devoción debía ser continua 
y persistente para alcanzar la perfección:

«Más principalmente se debe estimar según la continua calidad e 
propiedad de la voluntad porque la tal devoción e afección accidental 
algunas veces afecciona más al que menos ama y es menos perfecto, que 

741  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento…, p. 
445.

218



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

al que más ama y es más perfecto e así muchas veces es engañosa»742.
El mensaje doctrinal cristiano era extendido desde diversos 

mecanismos pero, sin duda, la fuerza moralizante que tenían las re-
presentaciones vivas de piedad era muy potente. Aquellas «santas» 
locales de las que hablábamos, adquieren una gran relevancia. Era 
un modelo de piedad que se pretendía extender, entre laicas y reli-
giosas, en búsqueda de la perfección cristiana y de la salvación de las 
almas743.

Por lo que se observa, tanto en la estructura como en el con-
tenido, la obra constituye un breve manual de carácter práctico y de 
finalidad didáctica, compuesta por tres partes y desarrollada en ape-
nas 32 folios (se incluye la transcripción en el Anexo 3). Fue redac-
tada después de Carro de dos vidas, puesto que hace referencia a él 
en el capítulo IV (que trata sobre el tercer grado de caridad). Por ello, 
el primer apartado podemos considerarlo un pequeño tratado (20 ca-
pítulos), en el que condensa los principales puntos del conocimiento 
místico y ascético. Explica las bases de la doctrina cristiana, cuáles 
son los grados de perfección y cómo alcanzarlos pero sin profundi-
zar en exceso en la materia, pues para ello ya existe su obra anterior. 
Lo que no quiere decir que su contenido sea menos interesante o 
relevante. Se trata de un texto breve y, si se nos permite la expresión, 
sencillo (si lo comparamos con su gran obra), pero suficientemente 
dotado para instruir en lo necesario y fundamental de la doctrina 
al lector/lectora. Para su argumentación, se sustenta en referencias 
continuas a figuras de autoridad espiritual, como a la Summa Theo-
lógica de Santo Tomás, los Evangelios de San Mateo y de San Juan, 
Maestro de las Sentencias (Pedro Lombardo), Ricardo, Hugo de San 
Víctor, San Gregorio, San Jerónimo y San Buenaventura. Siguiendo 
un esquema de citación similar al utilizado en su obra Carro de dos 
vidas744.

742  GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano…, 14-2-4 (3), fol. 7v.
743  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios…”, pp. 133-
153.
744  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Las fuentes de Gómez García” en Sociología y lectura espiritual en 
la Castilla del Renacimiento…, pp. 382-384.

219



ROCÍO MOLINA FLORES 

Llama la atención el apartado sobre el Anticristo. Si tenemos 
en cuenta el período en el que se publicó la obra, se sustenta en aque-
lla producción bibliográfica que pretendió someter al proceso de 
cristianización a judíos y conversos745. Relacionados con procesos 
inquisitoriales, el criptojudaísmo, la labor de cristianización, cuyos 
focos eran Toledo y Sevilla. Gómez García, ya incluyó un apartado 
similar en Carro de dos vidas; se ve que era una cuestión que le 
preocupaba, entendible si tenemos en cuenta que tanto su trayectoria 
vital como profesional, refiriéndonos a su faceta como autor y publi-
cador de libros, tuvieron lugar en las dos ciudades mencionadas. Las 
órdenes religiosas estaban repletas de judeoconversos, como se ha 
podido comprobar, algo que supuso debates encarnizados entre sec-
tores de la orden de Santo Domingo. Se trataba de una cuestión com-
pleja y que estuvo a la orden del día durante gran parte del siglo XVI, 
sobre todo en sus inicios. ¿Con qué objetivo incluyó expresamente 
ese apartado en esta obra de carácter práctico y breve? Posiblemen-
te, porque se dirigía al público sevillano, al conocer la problemática 
judeoconversa.

El segundo apartado de la obra tiene una introducción signi-
ficativa:

«Oración muy devota ordenada e hecha en coplas por el padre toledano 
Gómez García. A la cual él llama culter, que quiere decir cuchillo, 
porque los misterios de la Pasión de Cristo que en él se tratarán fueron 
todos cuchillos de dolor que acuchillaron e pasaron su ánima. No son 
coplas para reír con ellas, salvo para sentirlas con mucho reposo, 
leyéndolas en apartado las personas devotas, como las oraciones se 
deben leer. Porque todo lo que en ellas se trata es cordial e provocativo 
a mucha devoción e lágrimas. Las coplas quieren ser bien leídas para 
entender la sentencia. Es a saber cada pie de la copla entero hasta el 
cabo sin parar en medio porque así caigan los consonantes unos con 
otros. Esto digo por las mujeres que no son usadas leer coplas»746.

745  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Judeoconversos y espiritualidad cristiana de los siglos XV y XVI. El 
proceso formativo” en SORIA MESA, Enrique, dir. Los judeoconversos en el mundo ibérico. Córdoba: 
Universidad de Córdoba, 2019, pp. 13-32.
746  GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano…, fol. 20v.

220



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Contiene una recopilación de oraciones, tipo de texto que 
proliferó a lo largo del siglo XVI. Su contenido práctico de aprendi-
zaje, como su rápida memorización, gracias a las rimas de sus ver-
sos, permitió la transmisión y el conocimiento de ellas fácilmen-
te. Gómez García, al ser un autor místico, testigo del nacimiento y 
desarrollo de una espiritualidad interior o recogida, pone especial 
atención en el modo de leer las oraciones. No son rimas para reír 
con ellas, como otras sátiras de la época, sino dirigidas a la contem-
plación, al sentimiento más profundo, propio de los místicos. Por 
ello, deben ser leídas «en apartado (...) como las oraciones se deben 
leer». Realiza una defensa y exposición de la creciente práctica de 
la oración mental o meditación personal, que nació al amparo de la 
corriente espiritual íntima de la reforma. Muchos fueron los autores 
que argumentaron sobre los beneficios para el alma de este tipo de 
oración, puesto que permitía un sentimiento más puro y profundo, 
surgido del fondo del alma, donde el hombre conecta con Dios 
mediante el amor747. Tiene su raíz en los preceptos de la mística. 
Debido a ello, continúa diciendo que su contenido es «provocati-
vo a mucha devoción e lágrimas». La meditación sobre la Pasión 
debía provocar verdadero sufrimiento por el amor que se le tiene a 
Jesucristo, siendo las lágrimas la muestra física de ello, y la prueba 
de que te encuentras en pleno camino hacia la perfección748. Una 
vez se alcanza, las lágrimas son gozosas, dulces, pues se ha conoci-
do a Dios. Alega que deben ser «bien leídas para entender la sen-
tencia», es decir, profundizar en su comprensión, pensar acerca de 
ellas, centrar tu completa voluntad y atención en la oración mental, 
de manera que no dé lugar a errores doctrinales. Se medita lo que se 
lee, lo que no quiere decir que se deje de lado la transmisión oral, en 
voz alta y entre personas de un mismo grupo, común en los claustros 
femeninos o en los grupos de mujeres piadosas laicas749. De hecho, 
su transmisión oral junto con el recurso de las rimas ayudaba a su 
memorización.

747  Remitimos a la cita 156.
748  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “La meditación en la Pasión de Cristo” en Los recogidos: nueva 
visión de la mística española…, pp. 96-101.
749  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “La costumbre de la oralidad” en Sociología y lectura espiritual en la 
Castilla del Renacimiento…, pp. 366-371.

221



ROCÍO MOLINA FLORES 

Y aquí termina con un enunciado significativo: «Esto digo por 
las mujeres que no son usadas leer coplas». Coloca en una posición 
tan relevante cómo se debe realizar el ejercicio de la oración mental, 
que explica a las mujeres, que son piadosas pero no instruidas, cómo 
hacerlo. Su intención de dirigirse a un público femenino, a las que 
desea educar, ilustrar, enseñar por medio de obras de materia doctri-
nal, mística, moralizante y devocional. Algo que también se encuen-
tra en Carro de dos vidas. Es a lo que Pérez García se refiere cuando 
habla de la existencia de lectores de distintos niveles, en los que, en 
todo caso, los profesionales, es decir, los teólogos debían introducir 
a los inexpertos750. Por ello, son obras de orientación y de imitación 
pero el verdadero saber queda reservado, buscan apelar a la moral, 
al sentimiento. Lo fundamental es que la comprensión de la lectura 
y del aprendizaje sea la correcta. En cualquier caso, respecto a la 
literatura espiritual:

«Por cualquiera de las vías imitativa, inductiva o emotiva, el producto 
normal de la lectura de los lectores de espiritualidad, leyendo en 
el adecuado clima proporcionado por las mallas espirituales, fue 
la experimentación, participación, creencia o contacto con dicha 
fenomenología»751. 

El carácter práctico de la obra se encuentra fundamentalmen-
te en este apartado, pues las recopilaciones de oraciones en pequeños 
libritos para transportar con facilidad se dieron en la época. Reco-
gían los textos de predilección del lector o que favorecían para la 
meditación y contemplación, como así lo hicieron las dominicas de 
Nuremberg752. Lo cierto es que el género se extendió ampliamente a 
lo largo del siglo XVI, tanto por autoría de poetas como de teólogos, 
que comenzaron a componer oraciones devocionales a santos, a la 
Virgen pero, sobre todo, a la Pasión de Jesucristo, pues era el episo-
dio principal, que estimulaba la religiosidad popular. Gómez García, 
según Melquíades Andrés, fue el «primer místico poeta español», 

750  PÉREZ GARCÍA, Rafael M. Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento…, 
pp. 442-444.
751  Ibíd., p. 445.
752  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, p. 50.

222



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

independientemente de la calidad de sus versos, iniciando un camino 
que se extenderá hasta figuras como Santa Teresa y San Juan de la 
Cruz753. Ya en el siglo XV encontramos una obra de oraciones com-
puesta por una monja dominica, llamada sor Constanza, en el que 
dedica gran parte de los versos a describir con detalles y de forma or-
denada las escenas de la Pasión754. En el convento madrileño de San-
to Domingo el Real, se ha constatado una inscripción del Romance 
del Nascimiento de Nuestro Salvador (1485) de fray Ambrosio de 
Montesino, compuesto a petición de la religiosa Juana de Herrera755. 
En ellos ya se atisba un inicio de lo que serán las futuras oraciones, 
repletas de sentimiento y devoción.

Asimismo, el destino contemplativo que presentan las ora-
ciones de Gómez García se muestra tanto en las instrucciones ofre-
cidas para leerlas, como en su contenido. Hasta ocho de ellas tienen 
relación con la Eucaristía, momento idóneo para el arrebatamiento, 
como ya hemos comentado. Elabora versos para todos los instan-
tes posibles: ante el sacramento y el crucifijo, para antes, durante 
y después de comulgar, al sacramento en general. Son oraciones 
convenientes y apropiadas para llegar al éxtasis, en las que alaba 
la generosidad de Jesucristo por otorgarle tan gozoso y suavísimo 
manjar. Concretamente, otra oración se destina a la meditación ante 
la imagen de la columna, buscando conmover ante el sufrimiento 
de Cristo756. Coplas similares encontramos en las obras de autores 
como el mencionado Montesino, Gómez Manrique o Juan de Mena. 
Precisamente, el primero de ellos compuso una de ellas acerca «Del 
Santísimo misterio de dolor que el Señor padesció desnudo, azotado 
en la columna»757. Finalmente, destacan tres oraciones en honor a la 
Virgen y una a San Miguel.

753  ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “El autor”, p. 20.
754  CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro…”, pp. 50-51. Véase también HUÉLAMO 
SAN JOSÉ, Ana María. “El devocionario de la dominica Sor Constanza”. Boletín de la ANABAD, 
1992, n. 2, tomo 42, pp. 133-149.
755  PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de Dominicas…”, pp. 234-235.
756  GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano…, fols. 20v-30r.
757  MONTESINO, Ambrosio.  Coplas sobre diversas devociones y misterios de nuestra santa fe 
católica. Editado por Antonio Tormo García. Madrid: Castilla, 1949, pp. 183-206.

223



ROCÍO MOLINA FLORES 

Por último, la tercera parte es la que más tintes moralizantes 
presenta, dedicada a la devoción a la Virgen: Razón historial de las 
cosas e vidas de Nuestra Señora la Virgen bendita madre de Dios758. 
Es una hagiografía que la sitúa como modelo a imitar, la mujer ejem-
plar, en la que se resalta su voto de virginidad. Era ejemplo de virtud 
y moral cristiana y también uno de los mayores símbolos de amor 
hacia Jesucristo y de sufrimiento por él, en su faceta de madre. La 
devoción por su figura se extenderá ampliamente durante la Edad 
Moderna. Las numerosas advocaciones de los conventos Madre de 
Dios, que hemos analizado, así lo demuestran. Como apuntó Valta-
nás, la Virgen era capitana de las religiosas, a ella se debían parecer 
e imitar, sólo así Jesucristo las querrá, pues ella es ejemplo de per-
fección y, sobre todo, de castidad.

Lo cierto es que esta obra, al igual que Carro de dos vidas, 
tiene tintes de espiritualidad interior y de los preceptos observantes, 
recogida de los años tardomedievales y sembrada para el posterior 
florecimiento de la mística del recogimiento del siglo XVI. La di-
fusión de estas corrientes religiosas se observa en el análisis de las 
obras que compusieron las bibliotecas, privadas y religiosas, de la 
sociedad de la época. Entre ellas se encontraban la Vida de Santa 
Catalina, El Diálogo de la misma autora de raíces medievales y que 
compartieron espacio con la literatura espiritual que nació y se de-
sarrolló a lo largo del Quinientos, cuya finalidad fue acercar a los 
fieles a la religiosidad. Todas estas obras compondrían el abanico del 
conocimiento religioso de nuestras dominicas sevillanas.

758  GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano…, fols. 30r-32r.

224



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Conclusiones

Llegados a este punto, podemos extraer varias conclusiones, 
aunque la mayoría de ellas se han ido desgranando a lo largo de la 
narración. El análisis del fenómeno económico, social y cultural que 
gira en torno al convento de Madre de Dios nos ha permitido obte-
ner una imagen de conjunto de lo que supuso ser una comunidad de 
dominicas, desde la fundación como beaterio a finales del Cuatro-
cientos hasta un crecimiento exponencial a mediados del siglo XVI. 
La progresión observada en todos los aspectos se sustenta en varias 
claves.

En primer lugar, el patronato de figuras importantes, tanto 
civiles como religiosas, como lo fueron la reina Isabel, Tomás de 
Torquemada y fray Diego de Deza. El contexto social, político y 
económico de una ciudad como Sevilla en la época, se ha tenido 
siempre presente, pues fomentó la existencia de dinámicas cultu-
rales y espirituales que traspasaron los muros de las instituciones 
religiosas. La propia fundación del beaterio nace de estos intereses, 
se evidencia en la entrada de novicias a raíz del patronato de Deza 
y continúa hasta finales del Quinientos, con la presencia de monjas 
cuyos orígenes eran cada vez más poderosos. Las consecuencias se 
observan en la economía conventual y personal, pues, en primer lu-
gar, el patrimonio de la comunidad era considerable, y por otro lado, 
se vinculaba directamente con la procedencia aristocrática de las re-
ligiosas, que en ocasiones, continuaron manteniendo sus modos de 
vida privilegiados, pese a encontrarse en clausura.

La relación de la nobleza con las comunidades religiosas po-
seía una larga tradición, especialmente con la orden de Santo Do-
mingo, cuyos frailes se encargaron desde antaño de una labor pas-
toral, como confesores y guías espirituales. Sus vinculaciones con 
señoras de la aristocracia y la realeza, sumamente piadosas, se cons-
tata desde la proliferación de fundaciones hasta la creación y difu-
sión de una literatura espiritual dedicada a ellas. Se convirtieron en 
consumidoras de este tipo de obras, aconsejadas por los dominicos, 

225



ROCÍO MOLINA FLORES 

y al mismo tiempo, motivaron las conexiones con las comunidades 
de monjas dominicas. Participaban con donaciones y capillas, pero 
también formaban parte de ellas, mediante el ingreso de mujeres de 
sus familias. Supuso la creación de espacios femeninos de sociali-
zación y transmisión espiritual, que explica la existencia de madres, 
hijas, hermanas, tías, sobrinas, etc. Se convirtieron, entonces, en mo-
delos de piedad para el mundo.

La espiritualidad interior, que desembocó en la mística del 
recogimiento de mediados del Quinientos, nacería de la doctrina de 
figuras de referencia como Santa Catalina de Siena. Su influencia se 
observa como un hilo conductor desde la existencia de beatas-tercia-
rias dominicas, que personificaban la reforma individual, y la toma 
voluntaria de la observancia, erigiéndose autoras e instructoras de 
ésta en otros conventos femeninos. La obediencia y clausura, pa-
radójicamente, promovieron la búsqueda de una interiorización, de 
un recogimiento a través de la oración mental, centrada en la Pasión 
de Cristo, que otorgaron cierta autoridad en materia espiritual a las 
religiosas. Los valores morales y observantes fueron considerados 
pruebas de santidad, favoreciendo la creación de «hagiografías» en 
el interior de las comunidades de dominicas. Auténticos relatos de 
«santas» que combinaban episodios místicos con la labor de refor-
madoras, siguiendo la estela de la santa sienesa. El calado se observa 
en el rastro de fundaciones de una misma advocación, como Madre 
de Dios, en la región de Andalucía y de Castilla en general, conse-
cuencia de los mecanismos socioculturales difundidos a lo largo del 
siglo XVI.

226



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Fuentes y bibliografía

1. Fuentes Manuscritas

• Archivo Histórico Provincial de Sevilla:
Protocolos notariales: legs. 39, 40, 41, 42, 44, 45, 47, 58, 74, 2223,
2226, 2227, 2228, 2234, 2235, 2236, 2237, 2238, 2239, 2240, 2241,
2242, 2243, 2244, 2245, 2247, 2248, 2249, 2251, 2252, 19805, 2260,
2261, 2296, 2310, 3241, 3250, 3269, 3309, 3373, 3990, 3995, 3999,
4000, 4001, 4009, 4011, 4024, 4026, 4027, 4038, 5373, 9101, 9123,
13486, 23741.

• Archivo Municipal de Sevilla:
Convento de monjas de Madre de Dios y biografía de sor María de
la Corona, en el siglo doña Blanca de Guzmán. Inventario de los Pa-
peles del Conde del Águila (siglo XVIII), sección 11, tomo 15, nº 19.

• Archivo Histórico de la Provincia Dominicana de Andalucía:
Manuscrito 10/1, LOREA AMESCUA, ANTONIO DE. Historia de
la Provincia de Andalucía de la Orden de Predicadores. Parte 2ª del
Tomo 1º, 1681. Versión digitalizada del Archivo General de Murcia.

• Archivo General de Simancas:
Ensanche de la iglesia del Monasterio de la Madre de Dios de Sevi-
lla. 1478. Registro General del Sello: leg. 147810,35. Digitalizado
en PARES.

Ensanchamiento del monasterio de la Madre de Dios, en Sevilla. 
1479. Registro General del Sello: leg. 147910,17. Digitalizado en 
PARES.

Merced a la priora y monjas del Monasterio de la Madre de Dios de 
Sevilla, de la orden de Santo Domingo, de unas casas que fueron de 
Fernando García, condenado por hereje, y de la sinagoga situada 
junto a ellas, para que en su lugar construyan su monasterio.1485. 
Registro General del Sello: leg. 148502,5. Digitalizado en PARES.

227



ROCÍO MOLINA FLORES 

Mantenimientos para el monasterio de la Madre de Dios de Sevilla. 
1491. Registro General del Sello: leg. 149102,89. Digitalizado en 
PARES.

A petición del monasterio de la Madre de Dios, de Sevilla, se ordena 
al asistente que informe sobre la necesidad que alega para comprar 
unas casas inmediatas a su convento. 1493. Registro General del 
Sello: leg. 149306,229. Digitalizado en PARES.

2. Fuentes impresas

ARGOTE DE MOLINA, Gonzalo. Nobleza de Andalucia que de-
dicó al Rey Don Felipe II Gonzalo Argote de Molina. Sevilla: Im-
prenta de Fernando Díaz, 1588. Versión digitalizada de la Biblioteca 
Virtual del Patrimonio Bibliográfico.

CERDÁ Y RICO, Francisco. Varonía de los Ponces de Leon Señores 
de Villagarcia, Marqueses de Zahara, y despues Duques de Arcos, 
conservada únicamente en la Casa de D. Francisco Joseph Pablo 
Ponce de Leon y de la Cueva,... vecino... de Xerez de la Frontera. 
Madrid: Imprenta de Antonio de Sancha, 1783.

COVARRUBIAS OROZCO, Sebastián de. Tesoro de la lengua cas-
tellana o española. Madrid: Impresor Luis Sánchez, 1611. Versión 
digitalizada de la Biblioteca Nacional de España.

GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre 
Toledano. Sevilla: imprenta de Jacobo Cromberger, 1531. Conserva-
da en la Biblioteca Capitular Colombina de Sevilla, 14-2-4 (3). 

LÓPEZ DE HARO, Alonso. Nobiliario genealógico de los Reyes 
y Títulos de España. Dirigido a la Magestad del Rey Don Felipe 
Quarto nuestro señor. Compuesto por Alonso López de Haro, criado 
de su Magestad, y Ministro en su Real Consejo de las Órdenes. Ma-
drid: Imprenta Real, 1622. 

228



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

LÓPEZ, Juan. Cuarta parte de la Historia general de Sancto Do-
mingo y de su Orden de Predicadores / por Don Fray Ioan Lopez 
Obispo de Monopoli de la dicha Orden. Valladolid, 1615.

LÓPEZ, Juan. Tercera parte de la Historia general de Sancto Do-
mingo y de su Orden de Predicadores / por Don Fray Ioan Lopez 
Obispo de Monopoli de la misma Orden. Valladolid, 1613.

MATUTE Y GAVIRIA, Justino. Hijos de Sevilla señalados en san-
tidad, letras, armas, artes ó dignidad. Sevilla: Oficina de El Orden, 
1887.
MATUTE Y GAVIRIA, Justino. Memorias de los obispos de Ma-
rruecos y demás auxiliares de Sevilla o que en ella han ejercido 
funciones episcopales. Sevilla: Oficina de El Orden, 1886.

MEDINA, Pedro de. Crónica de los muy excelentes duques de Me-
dina Sidonia, condes de Niebla..., donde se contienen los hechos no-
tables que en sus tiempos hicieron, dirigida a... doña Leonor Man-
rique..., S.l.; s.n., 1861. Versión digitalizada de la Biblioteca Digital 
de Castilla y León.

MORGADO, Alonso de.  Historia de Sevilla [ed. facs.]. Sevilla: 
Colegio Oficial de Aparejadores y Arquitectos Técnicos de Sevilla, 
1981.

ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Anales eclesiásticos y seculares de la 
muy noble y muy leal ciudad de Sevilla, metrópoli de Andalucía, que 
contienen sus más principales memorias desde el año 1246, en que 
emprendió conquistarla del poder de los Moros el gloriosísimo Rey 
S. Fernando III de Castilla y Leon, hasta el de 1671 en que la Cató-
lica Iglesia le concedió el culto y título de Bienaventurado. Madrid:
Imprenta Real, 1677, Libro XII. Versión digitalizada de la Biblioteca
de la Universidad de Sevilla.

ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Discurso genealógico de los Ortizes 
de Sevilla. Cádiz, 1670. Versión digitalizada de Patrimonio Digital 
Complutense.

229



ROCÍO MOLINA FLORES 

ORTIZ DE ZÚÑIGA, Diego. Posteridad ilvstre, y generosamente 
dilatada de Joan de Cespedes Trece, y Comendador de Monaste-
rio en el Orden de Santiago, en las civdades, de Sevilla... ilustrada 
con las noticias de Don Iñigo Antonio de Arguello. Sevilla: Tomé de 
Dios Miranda, 1673.

RUIZ DE VERGARA Y ÁLAVA, Francisco. Vida del Illustrissimo 
señor don Diego de Anaya Maldonado Arzobispo de Seuilla fun-
dador del Colegio Viejo de S. Bartolome: y noticia de sus Varones 
excelentes... Madrid: Imprenta de Diego Díaz de la Carrera, 1661. 
Versión digitalizada de la Biblioteca Virtual de Andalucía.

SANTO DOMINGO, Sor María de. Libro de la Oración De Sor 
María De Santo Domingo / con un estudio de José Manuel Blecua, 
Hauser y Menet [ed. facs.]. Madrid, 1948. 

VALTANÁS MEJÍA, Domingo de. Exposición del estado y velo de 
las monjas. Sevilla: Imprenta de Sebastián Trujillo, 1557. Versión 
digitalizada de la Biblioteca Virtual de Andalucía.

3. Fuentes editadas

COS, Julián de, ed. Antigua espiritualidad, liturgia y observancia de 
las monjas dominicas. Constituciones de 1259 y cuatro apéndices 
de los siglos XVI y XVIII. Fanjeaux: Hermanas Historiadoras de la 
Orden de Predicadores, 2014. 

GÓMEZ GARCÍA. Carro de dos vidas, 1500. Introducción y edi-
ción de Melquíades Andrés Martín. Madrid: Universidad Pontificia 
de Salamanca, 1988.

MONTESINO, Ambrosio. Coplas sobre diversas devociones y mis-
terios de nuestra santa fe católica. Editado por Antonio Tormo Gar-
cía. Madrid: Castilla, 1949.

230



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

PERAZA, Luis de. Historia de Sevilla. Sevilla, 1530. Editado por 
Francisco Morales Padrón. Sevilla: Artes Gráficas Salesianas, 1979.

PERES, Miquel. La vida de sancta Catherina de Sena, Cristòfol 
Cofman. Valencia, 1499. Editado digitalmente por Carme Arronis i 
Llopis, 2006.

RAMÍREZ DE GUZMÁN, Juan. Libro de algunos ricoshombres y 
caballeros hijosdalgo que se hallaron en la conquista de la muy no-
ble y muy leal ciudad de Sevilla y fueron heredados en ella por el rey 
Don Alonso el Sabio y relación de sus linajes y descendencias, Se-
villa, 1652. Editado por Juan Cartaya Baños y Enrique Soria Mesa. 
Ronda: Real Maestranza de Caballería de Ronda, 2015.

SANTA CATALINA DE SIENA. Obras de Santa Catalina de Siena. 
El diálogo, Oraciones y Soliloquios. Madrid: Biblioteca de Autores 
Cristianos, 2018.

4. Bibliografía

ACOSTA-GARCÍA, Pablo. “En viva sangre bañadas: Caterina da 
Siena y las vidas de María de Ajofrín, Juana de la Cruz, María de 
Santo Domingo y otras santas vivas castellanas”. Archivio italiano 
per la storia della pietà, 2020, XXXIII, 2020, pp. 143-72.

ALONSO GETINO, Luis G. “Dominicos españoles confesores de 
reyes”. Ciencia Tomista, 1916, vol. 14, pp. 374-451.

ÁLVAREZ MÁRQUEZ, María del Carmen. “La biblioteca de Don 
Fadrique Enríquez de Ribera, I Marqués de Tarifa (1532)”. Historia. 
Instituciones. Documentos, 1986, n. 13, pp. 1-40.

ÁLVAREZ RODRÍGUEZ, Alicia. “Conventos femeninos y reforma 
la implantación de la Observancia en los monasterios de la Orden 
de Predicadores en Castilla durante el siglo XV. Zamora y Toro” en 

231



ROCÍO MOLINA FLORES 

COLESANTI Gemma; GARÍ, Blanca; JORNET I BENITO, Núria, 
coords. Clarisas y dominicas: modelos de implantación, filiación, 
promoción y devoción en la Península Ibérica, Cerdeña, Nápoles y 
Sicilia. Firenze: University Press, 2017, pp. 197-221.

• “De beatas a monjas dominicas: el proceso de constitución del
monasterio de Santa Catalina de Sena de Zamora a finales del
siglo XV”. Hispania, 2015, n. 249, vol.75, pp.11-38.

• “Los conventos de la Orden de Predicadores y los espacios ju-
díos en Castilla durante la baja Edad Media”. e-Humanista/Con-
versos, 2017, n. 5, pp. 235-251.

ANDRÉS MARTÍN, Melquíades. “Introducción a la mística del re-
cogimiento y su lenguaje” en MANCHO DUQUE, María Jesús, ed. 
En torno a la mística. Salamanca: Ediciones Universidad de Sala-
manca, 1989.

• Historia de la mística de la Edad de Oro en España y América.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1994.

• La teología española en el siglo XVI. Madrid: Biblioteca de Au-
tores Cristianos, 1976, vol. 1.

• Los recogidos: nueva visión de la mística española: (1500-
1700). Madrid: Fundación Universitaria Española, 1976.

ANTELO IGLESIAS, Antonio. “Las bibliotecas del otoño medieval. 
Con especial referencia a las de Castilla en el siglo XV”. Espacio, 
tiempo y forma. Serie III, Historia medieval, 1991, n. 4, pp. 285-352.

ARQUERO CABALLERO, Guillermo F. El confesor real en la 
Castilla de los Trastámara, 1366-1504. Madrid: Sílex, 2021.

ATIENZA LÓPEZ, Ángela. “No pueden ellos ver mejor… Autono-
mía, autoridad y sororidad en el gobierno de los claustros femeni-
nos en la Edad Moderna. Arenal: Revista de historia de las mujeres, 
2019, n. 1, vol. 26, pp. 5-34.

232



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

• “Conventos y patronos. Cuestiones sobre las relaciones de pa-
tronazgo conventual en la España moderna” en IMÍZCOZ BE-
UNZA, José María y ARTOLA RENEDO, Andoni, coords.
Patronazgo y clientelismo en la monarquía hispánica: (siglos
XVI-XIX). Bilbao: Universidad del País Vasco, 2016, pp. 109-
134.

• “De beaterios a conventos. Nuevas perspectivas sobre el mundo
de las beatas en la España moderna”. Historia social, 2007, n.
57, pp. 145-168.

• “El mundo de las monjas y de los claustros femeninos en la Edad
Moderna. Perspectivas recientes y algunos retos” en SERRANO
MARTÍN, Eliseo. De la tierra al cielo: líneas recientes de inves-
tigación en historia moderna. Zaragoza: Fundación Española de
Historia Moderna, 2012, vol. 1, pp. 89-108.

• “Fundaciones y patronatos conventuales y ascenso social en la
España de los Austrias” en SORIA MESA, Enrique, BRAVO
CARO, Juan Jesús y DELGADO BARRADO, José Miguel,
coords. Las élites en la época moderna: la monarquía española.
Córdoba: Universidad de Córdoba, 2009, vol. 4, pp. 37-54.

• “Nobleza, poder señorial y conventos en la España Moderna. La
dimensión política de las fundaciones nobiliarias” en SARASA
SÁNCHEZ, Esteban y SERRANO MARTÍN, Eliseo, coords.
Estudios sobre el señorío y feudalismo: homenaje a Julio Val-
deón. Zaragoza: Diputación Provincial de Zaragoza, 2010, pp.
235-269.

• Mujeres entre el claustro y el siglo: autoridad y poder en el mun-
do religioso femenino, siglos XVI-XVII. Madrid: Sílex, 2018.

• Tiempos de conventos: una historia social de las fundaciones en
la España moderna. Madrid: Marcial Pons, 2008.

AZCONA, Tarsicio de. Isabel la Católica: estudio crítico de su vida 
y su reinado. Madrid: Editorial Católica, 1964.
BAÑOS VALLEJO, Fernando. Las vidas de santos en la literatura 
medieval española. Madrid: Ediciones del Laberinto, 2003.

233



ROCÍO MOLINA FLORES 

BARCO CEBRIÁN, Lorena. “El poder de la dama noble en la Baja 
Edad Media: El caso de Leonor Pimentel y Zúñiga, I Duquesa de 
Plasencia”. Estudios medievales hispánicos, 2016, n. 5, pp. 233-262.

BARRADO BARQUILLA, F. José. “El monasterio dominicano de 
Santa María de Gracia, de Sevilla. Datos para su Historia”. Archivo 
Dominicano: Anuario, 2021, n. 42, pp. 325-407.

BATAILLON, Marcel. “Sur la diffusion des œuvres de Savonarole 
en Espagne et en Portugal (1500 - 1560)” en Mélanges de philologie, 
d’histoire et de littérature offerts à Joseph Vianey. Genève: Slatkine 
Reprints, 1973, pp. 93-103.

BEJARANO PELLICER, Clara. “El servicio doméstico y su in-
fluencia en el trabajo y la educación femenina en la ciudad de Sevilla 
hacia 1600”. Arenal: Revista de historia de las mujeres, 2022, n. 1, 
vol. 29, pp. 7-38.

BELLO LEÓN, Juan Manuel. “Los negocios de los mercaderes 
Francesco Pinelli y Diego de Soria en el Atlántico Medio a finales 
del siglo XV”. Revista de Historia Canaria, 2018, n. 200, pp. 59-72.

BELTRÁN HEREDIA, Vicente. “Directrices de la espiritualidad do-
minicana en Castilla durante las primeras décadas del siglo XVI” en 
Corrientes espirituales en la España del siglo XVI: trabajos del II 
Congreso de espiritualidad. Barcelona: Juan Flors, 1963, pp. 177-
202.

• “Las corrientes de espiritualidad entre los dominicos de Casti-
lla durante la primera mitad del siglo XVI”. Miscelánea, 1971-
1973, [s.n.], vol. 3, Salamanca.

• “Los comienzos de la Reforma Dominicana en Castilla, particu-
larmente en el convento de S. Esteban de Salamanca y su irradia-
ción a la Provincia de Portugal”. Miscelánea, 1971-1973, [s.n.],
vol. 1, Salamanca.

• “Los últimos restos de la claustra en Salamanca”. Miscelánea,

234



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

1971-1973, [s.n.], vol. 1, Salamanca. 
• “Nota crítica acerca de Domingo de Baltanás y de su proceso

inquisitorial”. Ciencia Tomista, 1957, n. 84, pp. 646-659.
• Historia de la reforma de la provincia de España (1450-1550).

Roma: Instituto Storico Domenicano, 1939.

BORRERO FERNÁNDEZ, Mercedes. “El poder en la sombra. La 
actividad de las mujeres desde la clausura” en MONTES ROME-
RO-CAMACHO, Isabel et al., coords. La Península Ibérica en la 
Era de los Descubrimientos (1391-1492). Actas III Jornadas Hispa-
no-Portuguesas de Historia Medieval. Sevilla: Junta de Andalucía, 
1997, vol. 2, pp. 1117-1130.

• “Crisis de cereales y alzas de precios en la Sevilla de la prime-
ra mitad del siglo XVI”. Historia. Instituciones. Documentos,
1991, n. 18, pp. 39-56.

BUSTOS TÁULER, Álvaro y SANMARTÍN, Rebeca. “Fadri-
que Álvarez de Toledo, II Duque de Alba y su inventario de libros 
(1531): una biblioteca patrimonial”. Revista general de información 
y documentación, 2016, n. 1, vol. 26, pp. 273-290.

CABRERA MUÑOZ, Emilio. El condado de Belalcázar (1444-
1518): aportación al estudio del régimen señorial en la Baja Edad 
Media. Córdoba: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, 
1977.

CALDERÓN BENJUMEA, Carmen, SANZ SERRANO, María Je-
sús y CALDERÓN BENJUMEA, José Antonio. El Real Monasterio 
de Madre de Dios de Sevilla. Sevilla: Guadalquivir Ediciones, 2004.

CARMONA CARMONA, Francisco Manuel. “Aporte a la Historia 
de la Provincia dominicana de Andalucía de fray Salvador Núñez, 
confesor del Convento Madre de Dios de Baena”. Archivo Domini-
cano: Anuario, 2017, n. 38, 2017, pp. 99-152.

235



ROCÍO MOLINA FLORES 

• “Parámetros nobiliarios y política de prestigio en el convento
Madre de Dios de Baena (Córdoba)”. Hispania Sacra, 2019, n.
143, vol. 71, pp. 191-208.

CARRIAZO RUBIO, Juan Luis y LADERO QUESADA, Miguel 
Ángel. La memoria del linaje: los Ponce de León y sus antepasados 
a fines de la Edad Media. Sevilla: Editorial Universidad de Sevilla, 
2002.

CARRIAZO RUBIO, Juan Luis. Los testamentos de la Casa de Ar-
cos (1374-1530). Sevilla: Diputación de Sevilla, Servicio de Archivo 
y Publicaciones, 2004.

Catálogo de los fondos americanos del Archivo de Protocolos de 
Sevilla: siglo XVI. [1ª ed., 1ª reimp.]. Sevilla: Instituto Hispano-Cu-
bano de Historia de América, 1997, vols. II y III.

CÁTEDRA, Pedro M. “Lectura femenina en el claustro (España, 
siglos XIV-XVI)” en COURCELLES, Dominique de y VAL JU-
LIÁN, Carmen, eds. Des femmes et des livres: France et Espagne, 
XIVe-XVIIe siècle. Paris: Publications de l’École nationale des char-
tes, 1999, pp. 7-53..

CILVETI, Ángel L. Literatura mística española: Antología. Madrid: 
Taurus, 1984, vol. 1.

CORTÉS DUMONT, Sara y GÓMEZ NAVARRO, María Sole-
dad. “Algo de lo que saber más: bienes temporales de las religiosas 
(Aguilar de la Frontera, Córdoba, a mediados del Setecientos)” en 
CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier, coord. 
La Clausura femenina en España e Hispanoamérica: historia y tra-
dición viva. San Lorenzo del Escorial: Real Centro Universitario Es-
corial-María Cristina, 2020, pp. 453-480.

COTARELO VALLEDOR, Armando. Fray Diego de Deza: ensayo 
biográfico. Madrid: José Perales y Martínez, 1902.

236



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio. La sociedad española en el siglo 
XVII. Madrid: Instituto Balmes de Sociología, Departamento de His-
toria Social, 1970.

•	 Las clases privilegiadas en el Antiguo Régimen. [3ª ed.]. Madrid: 
Istmo, 1985.

DUVAL, Sylvie. “Les Dominicaines ou les paradoxes de l’Obser-
vance. Une approche historiographique”. MEFRM, 2018, n. 130/2, 
pp. 289-299.

•	 “New Models of Sanctity and Religious Discipline for the Fe-
male Dominican Observant Movement during the Fifteenth cen-
tury” en ROEST B. y UPHOFF J., eds. Religious Orders and 
Religious Identity Formation, ca. 1420-1620. Leiden-Boston: 
Brill, 2016, pp. 13-31.

ESCOBAR BORREGO, Francisco Javier, DÍEZ REBOSO, Samuel 
y RIVERO GARCÍA, Luis, eds. La metamorfosis de un inquisidor: 
el humanista Diego López de Cortegana (1455-1524). Huelva: Uni-
versidad de Huelva, 2013.

ESPONERA CERDÁN, Alfonso. “Aproximación a la historiografía 
dominicana ibérica desde el Renacimiento hasta la Ilustración (si-
glos XVI-XVIII)”. Archivo Dominicano: Anuario, 2003, n. 24, pp. 
107-148. 

FALCÓN MÁRQUEZ, Teodoro. “La casa de los Pinelo a la luz de 
nuevas aportaciones documentales”. Conferencia en la Real Acade-
mia Sevillana de Buenas Letras, 2002.

FERNÁNDEZ CHAVES, Manuel Francisco. Los Caños de Carmo-
na y el abastecimiento de agua en la Sevilla moderna. Sevilla: Ema-
sesa Metropolitana, 2011.

•	 Política y administración del abastecimiento de agua en Sevilla 

237



ROCÍO MOLINA FLORES 

durante la Edad Moderna. Sevilla: Diputación de Sevilla, Servi-
cio de Archivos y Publicaciones, 2012.

FERNÁNDEZ-XESTA Y VÁZQUEZ, Ernesto. “La genealogía de 
los Castro Pinós, ricos-hombres de Aragón, del Barón de Valdeoli-
vos”. Anales de la Real Academia Matritense de Heráldica y Genea-
logía, 2005-2006, n. 9, pp. 415-460.

GACTO FERNÁNDEZ, Enrique. “El marco jurídico de la familia 
castellana. Edad Moderna”. Historia. Instituciones. Documentos, 
1984, n. 11, pp. 37-66.

GARCÍA DOMÍNGUEZ, Francisco Javier. “La familia de los Saave-
dra en la Sevilla del siglo XVI: nobleza, riqueza e impronta munici-
pal» en IGLESIAS RODRÍGUEZ, Juan José y MELERO MUÑOZ, 
Isabel María, coords. Hacer Historia Moderna. Líneas actuales y 
futuras de investigación. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2020, pp. 
428-441.

• “Los Saavedra y el condado de Castellar: las bases de poder de
un linaje nobiliario en la Castilla del siglo XVI” en GARCÍA
FERNÁNDEZ, Máximo, ed. Familia, Cultura Material y For-
mas de Poder en la España Moderna. Valladolid: Fundación Es-
pañola de Historia Moderna, 2016, pp. 65-74.

GARCÍA ORO, José. “Programas y logros de la reforma durante el 
período de los Reyes Católicos” en GARCÍA-VILLOSLADA, Ri-
cardo, dir. Historia de la Iglesia en España. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos, 1979, vol. 3.1.

• Cisneros y la reforma del clero español en tiempo de los Reyes
Católicos. Madrid: Instituto Jerónimo Zurita, 1971.

GARCÍA VALVERDE, María Luisa. “Beatas dominicas en Grana-
da: El Beaterio de Santa Catalina de Sena” en COLESANTI, Gemma 
Teresa, GARÍ, Blanca y JORNET I BENITO, Núria, eds. Clarisas 

238



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

y dominicas. Modelos de implantación, filiación, promoción y devo-
ción en la Península Ibérica, Cerdeña, Nápoles y Sicilia. Firenze: 
University Press, 2017, pp. 269-289.

GARCÍA-VILLOSLADA, Ricardo y LLORCA, Bernardino. Histo-
ria de la Iglesia Católica. Madrid: Editorial Católica, 1983, vol. 3.

GIL, Juan. “Apuleyo en la Sevilla renacentista”. Habis, 1992, n. 23, 
pp. 297-306.

• El exilio portugués en Sevilla: de los Braganza a Magallanes.
Sevilla: Fundación Cajasol, 2009.

• Los conversos y la Inquisición sevillana. I. Sevilla: Universidad
de Sevilla, 2000.

• Los conversos y la Inquisición sevillana. III. Ensayo de prosopo-
grafía. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2001.

• Los conversos y la Inquisición sevillana. IV. Ensayo de prosopo-
grafía. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2001.

• Los conversos y la Inquisición sevillana. V. Ensayo de prosopo-
grafía. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2001.

GÓMEZ NAVARRO, María Soledad. “A punto de profesar: Las do-
tes de monjas en la España moderna. Una propuesta metodológi-
ca” en CAMPOS Y FERNÁNDEZ DE SEVILLA, Francisco Javier, 
coord. Actas del Simposium “La clausura femenina en España”, El 
Escorial: Real Centro Universitario Escorial-María Cristina, 2004, 
T. I, pp. 83-98.

• “De rejas adentro: monjas y religiosas en la España Moderna.
Una historia de diferencias en la igualdad”. Revista de Historia
Moderna, 2011, n. 29, pp. 205-227.

GONZÁLEZ MARISCAL, Manuel. Población, coste de la vida, 
producción agraria y renta de la tierra en Andalucía occidental, 
1521-1800. [Tesis doctoral], Madrid, Universidad Complutense de 
Madrid, 2013.

239



ROCÍO MOLINA FLORES 

GRAÑA CID, María del Mar. “Beatas dominicas y frailes predica-
dores. Un modelo religioso bajomedieval de relación entre los sexos 
(Córdoba 1487-1550)”. Archivo Dominicano, 2011, n. 32, pp. 219-
246.

• “Mentalidades femeninas y propuestas de reforma religiosa en
la Castilla bajomedieval (Observaciones sobre las políticas del
movimiento religioso femenino)” en ROSA CUBO, Cristina de
la (dir.), DUEÑAS CEPEDA, María Jesús (aut.), VAL VALDI-
VIESO, (aut.) y SANTO TOMÁS PÉREZ, Magdalena (aut.).
Trabajo, creación y mentalidades de las mujeres a través de la
historia. Una visión interdisciplinar. Valladolid: Universidad de
Valladolid, 2011, pp. 97-125.

• “Beatas y monjas: redes femeninas y reforma religiosa en la ciu-
dad bajo medieval” en SOLÓRZANO TELECHEA, Jesús Án-
gel, ARÍZAGA BOLUMBURU, Beatriz y AGUIAR ANDRA-
DE, Amélia, coords.). Ser mujer en la ciudad medieval europea.
Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, 2013, pp. 371-388.

• “Catalina de Lancaster, la Orden de Predicadores y la reginali-
dad: las políticas conventuales”. Edad Media: revista de histo-
ria, 2017, n. 18, 2017, pp. 75-100.

• “De beatas a monjas: procesos y significados políticos de la ins-
titucionalización laical femenina en la Edad Media tardía (Cór-
doba, 1464-1526)” en VAL VALDIVIESO, María Isabel y JI-
MÉNEZ ALCÁZAR, Juan Francisco, coords. Las mujeres en la
Edad Media. Lorca: Sociedad Española de Estudios Medievales,
2013, pp. 329-345.

• “En torno a la fenomenología de las santas vivas (Algunos ejem-
plos andaluces, siglos XV-XVI)” en QUINZÁ LLEÓ, Xavier y
URÍBARRI BILBAO, Gabino, eds. Responsabilidad y diálogo:
homenaje a José Joaquín Aleman y Briz, S.J. (1937-2001). Ma-
drid: Universidad Pontificia Comillas, 2002, pp. 415-454.

• “Poder nobiliario y monacato femenino en el tránsito a la Edad
Moderna (Córdoba, 1495-1550)”.  Cuadernos de Historia Mo-
derna, 2012, n. 37 (junio), pp. 43-72.

• Religiosas y ciudades: la espiritualidad femenina en la cons-

240



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

trucción sociopolítica urbana bajomedieval: Córdoba, siglos 
XIII-XVI. Córdoba: Asociación Hispánica de Estudios Francis-
canos, 2010.

GROVE-GORDILLO, María. “El papel de la comunidad mercantil 
inglesa en la industria del jabón en el Reino de Sevilla” en IGLE-
SIAS RODRÍGUEZ, Juan José y MELERO MUÑOZ, Isabel María, 
coords. Hacer Historia Moderna: líneas actuales y futuras de inves-
tigación. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2019, pp. 346-361.

•	 “Mercaderes ingleses en Sevilla: la liquidación de la empresa 
comercial de Tomás Mallart, 1523” en BORREGUERO BEL-
TRÁN, Cristina, MELGOSA OTER, Óscar Raúl, PEREDA 
LÓPEZ, Ángela y RETORTILLO ATIENZA, Asunción, coords. 
A la sombra de las catedrales: cultura, poder y guerra en la 
Edad Moderna. Burgos: Universidad de Burgos, 2021, pp.1.881-
1.894

GUTIÉRREZ NÚÑEZ, Francisco Javier. “Señores de Villagarcía de 
la Torre (siglos XIII-XIX)” en Actas de las XIII Jornadas de Histo-
ria en Llerena. La representación popular. Historia y problemática 
actual y otros estudios sobre Extremadura. Llerena: Sociedad Extre-
meña de Historia, 2013, pp. 255-272.
HAMILTON, Earl J. El tesoro americano y la revolución de los pre-
cios en España, 1501-1650. [2ª ed.]. Barcelona: Ariel, 1983.

HERNÁNDEZ MARTÍN, Ramón. “Actas de la Congregación de la 
Reforma de la Provincia de España (y II)”. Archivo Dominicano II, 
1981, pp. 5-118.

•	 “Actas de los capítulos provinciales de la Provincia de España 
(I)”. Archivo Dominicano III, 1982, pp. 13-84.

HERRENA GARCÍA, Antonio. “La venta de la villa de Gelves a 
don Jorge de Portugal en 1527”. Archivo Hispalense, 1979, n. 189, 
vol. 62, pp. 199-204.

241



ROCÍO MOLINA FLORES 

• El estado de Olivares: origen, formación y desarrollo con los
tres primeros condes (1535-1645). Sevilla: Diputación Provin-
cial de Sevilla, 1990.

• El siglo de Don Pedro de Guzmán: la Villa de Olivares, los Con-
des y el Condado en el siglo XVI. Sevilla: Diputación Provincial
de Sevilla, 2003.

HERRUZO DOMÍNGUEZ, Germán, ALADRO PRIETO, José Ma-
nuel y PÉREZ-CANO, María Teresa. “La orden dominica en Anda-
lucía: fe, docencia y control territorial, 1236 a 1535” en OLIVERO 
GUIDOBONO, Sandra, coord. Artes y humanidades en el centro de 
los conocimientos. Miradas sobre el patrimonio, la cultura, la his-
toria, la antropología y la demografía. Madrid: Dykinson, 2022, pp. 
136-177.
HUÉLAMO SAN JOSÉ, Ana María. “El devocionario de la domi-
nica Sor Constanza”. Boletín de la ANABAD, 1992, n. 2, tomo 42,
pp. 133-149.

HUERGA TERUELO, Álvaro. “El proceso de la Inquisición de Se-
villa contra el maestro Domingo de Valtanás”. Boletín del Instituto 
de Estudios Giennenses, 1958, n. 17, pp. 93-142.

• “La obra literaria de Fr. Domingo de Valtanás, O.P.” en Corrien-
tes espirituales en la España del siglo XVI: trabajos del II Con-
greso de espiritualidad. Barcelona: Juan Flors, 1963, pp. 247-
282.

• “Un problema de la segunda escolástica: la oración mística”. An-
gelicum, 1967, n. 1, vol. 44, pp. 10-59.

• Los dominicos en Andalucía. Sevilla: Convento de Santo Tomás
de Aquino, 1992.

• Savonarola: reformador y profeta. Madrid: Biblioteca de Auto-
res Cristianos, 1978.

INFANTE GALÁN, Juan. Los Céspedes y su Señorío de Carrión, 
1253-1874. Sevilla: Diputación Provincial de Sevilla, 1970.

242



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

JIMÉNEZ MORENO, Arturo. “El diálogo de Santa Catalina de Sie-
na en una biblioteca nobiliaria castellana del siglo XV” en CÁTE-
DRA GARCÍA, Pedro M. y BAUTISTA PÉREZ, Francisco, coords. 
Modelos intelectuales, nuevos textos y nuevos lectores en el siglo 
XV: contextos literarios, cortesanos y administrativos, Primera en-
trega. Salamanca: Universidad de Salamanca y Sociedad de Estu-
dios Medievales y Renacentistas, 2014, pp. 295-310.

•	 “Una biblioteca nobiliaria de principios del siglo XVI. Los libros 
de doña María de Zúñiga, II Duquesa de Béjar (ca. 1462-1533)” 
en CÁTEDRA GARCÍA, Pedro M., coord. Libros, imprenta y 
censura en la Europa meridional del siglo XV al XVII. Salaman-
ca: IEMYRhd, 2020, vol. 7, pp. 131-167.

LADERO QUESADA, Miguel Ángel.  Guzmán: la casa ducal de 
Medina Sidonia en Sevilla y su reino (1282-1521). Madrid: Dykin-
son, 2015.

LEVI, Giovanni. “Sobre microhistoria” en BURKE, Peter, ed. For-
mas de hacer historia. Madrid: Alianza, 2009, pp. 119-143.

LLORCA, Bernardino. La Inquisición española y los alumbrados: 
(1509-1667): según las actas originales de Madrid y de otros archi-
vos, ref. y puesta al día de la ed. de 1936. Salamanca: Universidad 
Pontificia de Salamanca, 1980.

LÓPEZ MARTÍNEZ, Celestino. Descendientes de Cristóbal Colón 
y de Hernán Cortés en Sevilla y el templo de Madre de Dios de la 
Piedad. Sevilla: Imprenta Provincial, 1948.

MARTÍN ABAD, Julián. Post-incunables ibéricos. Madrid: Ollero 
& Ramos, 2001.

LÓPEZ MARTÍNEZ, Antonio Luis. La economía de las órdenes 
religiosas en el Antiguo Régimen: sus propiedades en el Reino de 
Sevilla. Sevilla: Diputación Provincial de Sevilla, 1992.

243



ROCÍO MOLINA FLORES 

MARTÍNEZ PEÑAS, Leandro.  El confesor del rey en el Antiguo 
Régimen. Madrid: Editorial Complutense, 2007.

MARTÍNEZ RUIZ, José Ignacio.  Finanzas municipales y crédito 
público en la España moderna: la hacienda de la ciudad de Sevilla, 
1528-1768. Sevilla: Ayuntamiento de Sevilla, 1992.

MARTÍNEZ SAN PEDRO, María Desamparados y GARCÍA PAR-
DO, Manuela. “La familia Cárdenas y la Orden de Santiago” en IZ-
QUIERDO BENITO, Ricardo y RUIZ GÓMEZ, Francisco, coords. 
Las órdenes militares en la Península Ibérica. Cuenca: Universidad 
de Castilla-La Mancha, 2000, vol. 1, pp. 739-754.

MIURA ANDRADES, José María. “Beatas y beaterios andaluces en 
la Baja Edad Media. Su vinculación con la Orden de Predicadores” 
en CABRERA MUÑOZ, Emilio, dir. Actas V Coloquio Internacio-
nal de Historia Medieval de Andalucía. Andalucía entre Oriente y 
Occidente (1236-1492). Córdoba: Diputación de Córdoba, 1988, pp. 
527-536.

• “De Fray Álvaro de Zamora a Fray Álvaro de Córdoba: Biogra-
fía del fundador de Escalaceli” en ARANDA DONCEL, Juan,
coord. Dominicos y Santidad en Andalucía: Historia, espiritua-
lidad y arte, Córdoba: Fundación Miguel Castillejo, 2019, pp.
13-28.

• “Formas de vida religiosa femenina en la Andalucía medieval.
Emparedadas y beatas” en GRAÑA CID, María del Mar y MU-
ÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela, coords. Religiosidad femenina:
expectativas y realidades (siglos VIII-XVIII). Madrid: Asocia-
ción Cultural Al-Mudayna, 1991, pp. 139-164.

• “La Provincia Bética de la Orden de Predicadores durante la
Baja Edad Media. Los frailes”. Revista de Humanidades, 2016,
n. 27, pp. 17-42.

• Las fundaciones dominicas en Andalucía: 1236-1591. Sevilla:
Universidad de Sevilla, 1987.

• Las órdenes mendicantes en el Reino de Sevilla durante la Baja

244



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Edad Media. [Tesis doctoral]. Sevilla, Universidad de Sevilla, 
1995.

• Frailes, monjas y conventos: las órdenes mendicantes y la socie-
dad sevillana bajomedieval. Sevilla: Diputación de Sevilla, Área
de Cultura y Ecología, 1998.

MONTES ROMERO-CAMACHO, Isabel. “El impacto del estable-
cimiento de la Inquisición entre los miembros conversos del concejo 
de Sevilla”. eHumanista: Conversos, 2022, n. 10, pp. 40-84.

MORELL PEGUERO, Blanca. Mercaderes y artesanos en la Sevilla 
del Descubrimiento. Sevilla: Diputación Provincial de Sevilla, 1986.

MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela. Beatas y santas neocastellanas: 
ambivalencias de la religión y políticas correctoras del poder (ss. 
XIV-XVI). Madrid: Dirección General de la Mujer, 1994.
NIEVA OCAMPO, Guillermo. “Servir a Dios con quietud, la elabo-
ración de un modelo regular femenino para las dominicas castellanas
a mediados del siglo XVI”. Hispania Sacra, 2007, n. 119, vol. 59,
pp. 163-196.

• “La creación de la observancia regular en el convento de San Es-
teban de Salamanca durante el reinado de los Reyes Católicos”.
Cuadernos de Historia de España, 2006, n. 80, pp. 91-126.

• “Reformatio in membris: conventualidad y resistencia a la refor-
ma entre los dominicos de Castilla en el siglo XV”. En la España
medieval, 2009, n. 32, pp. 297-341.

NORTON, Frederick John. A Descriptive Catalogue of Printing in 
Spain and Portugal 1501-1520.Cambridge, Eng: Cambridge Uni-
versity Press, 1978.

OLLERO PINA, José Antonio. La Universidad de Sevilla en los si-
glos XVI y XVII. Sevilla: Universidad de Sevilla, 1993.

245



ROCÍO MOLINA FLORES 

ORTEGA JIMÉNEZ, José Manuel. “El patronazgo artístico de Fran-
cisco Diego López de Zúñiga, VI marqués de Gibraleón, en el con-
vento de Nuestra Señora del Vado (Gibraleón, Huelva)”. Imafronte, 
2023, n. 30, pp. 75-87.

ORTEGA MARTÍN, Joaquín. Un reformador pretridentino: Don 
Pascual de Ampudia, obispo de Burgos (1496-1512). Roma: Iglesia 
Nacional Española, 1973.

OTTE SANDER, Enrique y BERNAL, Bernal, Antonio Miguel, 
ed. Sevilla, siglo XVI: materiales para su historia económica. Se-
villa: Centro de Estudios Andaluces, Consejería de la Presidencia, 
2008.

• Las perlas del Caribe: nueva Cádiz de Cubagua. Caracas: Fun-
dación John Boulton, 1977.

PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “Communitas Christiana: The Sources 
of Christian Tradition in the Construction of Early Castilian Spiritual 
Literature, Ca. 1400-1540” en MAILLARD ÁLVAREZ, Natalia, ed. 
Books in the Catholic world during the early modern period. Leiden: 
Brill, 2014, pp. 71-113.

• “Dominicos, conversos y limpieza de sangre en España. Siglos
XV-XVI”. eHumanista Conversos, 2017, n. 5, pp. 167-191.

• “El argumento histórico acerca de la transmisión de la Teología
Mística y la autoridad de Dionisio Areopagita en la España del
siglo XVI” en GARCÍA BERNAL, José Jaime y BEJARANO
PELLICER, Clara, coords. Memoria de los orígenes. El discurso
histórico-eclesiástico en el mundo moderno. Sevilla, Editorial
Universidad de Sevilla, 2019.

• “El gobierno de Castilla y la gestión de las crisis de subsistencia
de mediados del siglo XVI en la ciudad y reino de Sevilla” en Do
silêncio a ribalta: os resgatados das margens da Histôria (sêcu-
los XVI-XIX). Laboratorio de Paisagens, Património e Território,
2015, pp. 205-226.

246



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

• PÉREZ GARCÍA, Rafael M. “El Hospital de la Misericordia en
la Sevilla del siglo XVI: caridad, dotes y organización social”
en LOBO DE ARAÚJO, María Marta, ESTEVES, Alexandra,
SILVA, Ricardo y COELHO, José Abilio, coords. Sociabilidades
na vida e na morte (Séculos XVI-XX). Braga: CITCEM-Centro
de Investigação Transdisciplinar “Cultura, Espaço e Memória”,
2014, pp. 25-44.

• “Espirituales, Cortes Señoriales y Linajes Nobiliarios. Construc-
ción y desarrollo de climas sacro-espirituales de referencia social
en la Andalucía de los siglos XVI y XVII”. Historia y Genealo-
gía, 2011, n. 1, pp. 133-153.

• “Judeoconversos y espiritualidad cristiana de los siglos XV y
XVI. El proceso formativo” en SORIA MESA, Enrique, dir. Los
judeoconversos en el mundo ibérico. Córdoba: Universidad de
Córdoba, 2019, pp. 13-32.

• “La trayectoria histórica de la comunidad mercantil burgalesa en
la Sevilla moderna: acceso social y mutación económica. El caso
del mercader Alonso Nebreda” en IGLESIAS RODRÍGUEZ,
Juan José, GARCÍA BERNAL, José Jaime y DÍAZ BLANCO,
José Manuel, coords. Andalucía en el mundo atlántico moderno:
ciudades y redes. Madrid: Sílex, 2018, pp. 157-192.

• “Los negocios de Alonso de Nebreda, mercader burgalés de Se-
villa: la expansión del eje económico Flandes-Castilla-Florencia
hacia las Indias en la primera mitad del siglo XVI” en PÉREZ
GARCÍA, Rafael M., FERNÁNDEZ CHAVES, Manuel F. y
PÉREZ, Béatrice, coords. Mercaderes y redes mercantiles en la
Península Ibérica. Siglos XV-XVIII. Sevilla: Universidad de Se-
villa, 2019, pp. 263-302.

• Sociología y lectura espiritual en la Castilla del Renacimiento,
1470-1560. Madrid: Fundación Universitaria Española, 2005.

PÉREZ GONZÁLEZ, Silvia María. La mujer en la Sevilla de finales 
de la Edad Media: solteras, casadas y vírgenes consagradas. Sevi-
lla: Editorial Universidad de Sevilla, 2005.

247



ROCÍO MOLINA FLORES 

PÉREZ MORERA, Jesús. “Renunciar al siglo: del claustro familiar 
al monástico. La funcionalidad social de los conventos femeninos”. 
Revista de Historia canaria, 2005, n. 20, pp. 159-188.

PÉREZ VIDAL, Mercedes. “La Reforma de los Monasterios de do-
minicas en Castilla: agentes, etapas y consecuencias”. Archivo Do-
minicano, 2015, n. 36, pp. 197-237.

• Arte y liturgia en los monasterios de dominicas en Castilla: des-
de los orígenes hasta la reforma observante (1218-1506). Gijón:
Trea, 2021.

PIKE, Ruth. Aristócratas y comerciantes: la sociedad sevillana en el 
siglo XVI. Barcelona: Ariel, 1978.

PRIETO SAYAGUÉS, Juan Antonio. “Las profesiones femeninas de 
la nobleza y de las oligarquías urbanas en la castilla bajomedieval. 
Causas, dinámicas, privilegios y donaciones”. Espacio, tiempo y for-
ma. Serie III, Historia medieval, 2021, n. 34, pp. 745-814.

RÁBADE OBRADÓ, María del Pilar. “La invención como necesi-
dad: genealogía y judeoconversos”. En la España medieval, 2006, nº 
extra 1, pp. 183-202.

RÍO MORENO, Justo L. del. Los inicios de la agricultura europea 
en el Nuevo Mundo: (1492-1542). Sevilla: ASAJA, 1991.

RÍOS DE LA LLAVE, Rita. Mujeres de clausura en la Castilla me-
dieval: el Monasterio de Santo Domingo de Caleruega. Alcalá de 
Henares (Madrid): Universidad de Alcalá, 2007.

ROJAS GARCÍA, Reyes. “Una escribanía pública sevillana: Fran-
cisco de Castellanos (1512-1533)”. Estudis històrics i documents 
dels arxius de protocols, 2008, n. 26, pp. 191-230.

248



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ROJO VEGA, Anastasio. Documentos sobre los seis primeros Du-
ques de Béjar. Valladolid: Universidad, 2008.

SAINZ RODRÍGUEZ, Pedro. “Influencia de los místicos italianos 
en España” en Corrientes espirituales en la España del siglo XVI: 
trabajos del II Congreso de espiritualidad. Barcelona: Juan Flors, 
1963, pp. 543-560.

• La siembra mística del cardenal Cisneros y las reformas en la
Iglesia. Salamanca; Universidad Pontificia de Salamanca, 1979.

SALAS ALMELA, Luis. “Los judeoconversos y los Duques de Me-
dina Sidonia (1471-1555). Estado de la cuestión y líneas de trabajo”. 
Historia y genealogía, 2015, n. 5, pp. 61-77.

• Medina Sidonia: el poder de la aristocracia, 1580-1670. Ma-
drid: Marcial Pons Historia, 2008.

SÁNCHEZ LORA, José Luis. Mujeres, conventos y formas de la 
religiosidad barroca. Madrid: Fundación Universitaria Española, 
1988. 

SÁNCHEZ SAUS, Rafael. “Los orígenes sociales de la aristocra-
cia sevillana del siglo XV”. En la España medieval, 1986, n. 9, pp. 
1119-1139.

• “Los Saavedra y la frontera con el reino de Granada en el siglo
XV” en SZMOLKA CLARES, José. Estudios sobre Málaga y el
Reino de Granada en el V Centenario de la Conquista. Granada:
Diputación Provincial, 1987, pp. 163-182.

• Linajes sevillanos medievales I. Sevilla: Guadalquivir, 1991.
• Linajes sevillanos medievales II. Sevilla: Guadalquivir, 1991.

SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca y CURTO HERNÁNDEZ, Ma-
ría Victoria. El “Libro de la oración” de María de Santo Domingo: 
estudio y edición. Madrid: Iberoamericana, 2019.

249



ROCÍO MOLINA FLORES 

SANMARTÍN BASTIDA, Rebeca. “La construcción de la santidad 
en María de Santo Domingo: la imitación de Catalina de Siena”. 
Ciencia Tomista, 2013, n. 140, pp. 141-159.

SASTRE VARAS, P. Lázaro. “Proceso de la Beata de Piedrahita 
(II)”. Archivo Dominicano XII, Salamanca, 1991, pp. 337-386.

• “Proceso de la Beata de Piedrahita”. Archivo Dominicano XI,
Salamanca, 1990, pp. 359-401.

• “Encanto de lo toscano. Traducciones de dominicos españoles de
la espiritualidad de dominicos toscanos” en BUENO GARCÍA,
Antonio, dir. La traducción en la Orden de Predicadores. Grana-
da: Editorial Comares, 2018, vol. 1, pp. 121-143.

• “Fray Jerónimo de Ferrara y el círculo de la Beata de Piedrahita”
en BENAVENT, Julia, RODRÍGUEZ, Inés y WEINSTEIN, Do-
nald, eds. La figura de Jerónimo Savonarola O.P. y su influencia
en España y Europa. Firenze: SISMEL edizioni del Galluzzo,
2004, pp. 169-195.

SEGURA DEL PINO, Dolores. “Los Dominicos en Ronda (Mála-
ga). Los conventos de San Pedro Mártir y de la Madre de Dios”. 
Archivo Dominicano, 2022, n. 41, pp. 155-83.

SERRANO RODRÍGUEZ, Eugenio. “Piedad, nobleza y reforma. 
La fundación del monasterio de Madre De Dios en Toledo (1483)”. 
Archivo Dominicano, 2015, n. 33, pp. 213-237.

SORIA MESA, Enrique. “En los límites de la herencia inmaterial. 
La usurpación de apellidos en la España moderna como estrategia 
de ascenso social” en FORTEA PÉREZ, José Ignacio et al., coords. 
Monarquías en conflicto. Linajes y noblezas en la articulación de 
la Monarquía Hispánica. Madrid: Fundación Española de Historia 
Moderna, 2020, pp. 261-297.

• “La nobleza en la obra de Domínguez Ortiz: una sociedad en
movimiento”. Historia social, 2003, n. 47, pp. 9-27.

250



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

•	 “Las oligarquías de señorío en la Andalucía moderna: estado de 
la cuestión y líneas de investigación” en PEREIRA IGLESIAS, 
José Luis, BERNARDO ARES, José Manuel de y GONZÁLEZ 
BELTRÁN, Jesús Manuel, eds. V Reunión Científica Asociación 
Española de Historia Moderna. Cádiz: Universidad de Cádiz, 
1999, vol. 2, pp. 637-644.

•	 “Los estudios sobre las oligarquías municipales en la Castilla 
Moderna. Un balance en claroscuro”. Manuscrits: Revista d’his-
tòria Moderna, 2000, n. 18, pp. 185-197.

•	 La nobleza en la España moderna: cambio y continuidad. [1a ed., 
2a reimpr.]. Madrid: Marcial Pons, 2011;

TOBOSO SÁNCHEZ, Pilar. La deuda pública castellana durante el 
Antiguo Régimen (Juros) y su liquidación en el siglo XIX. Madrid: 
Instituto de Estudios Fiscales, Ministerio de Economía y Hacienda, 
1987.

TORREMOCHA HERNÁNDEZ, Margarita. “La “complicada” his-
toria de una fundación. Dominicas de la Madre de Dios de Valladolid 
(1550)”. Studia Historica: Historia Moderna, 2019, n. 41, pp. 7-34.

VALSALOBRE, Pep. “Itinerario hispánico del Dialogo della divina 
Providenza de Caterina da Siena. Sobre la primera traducción penin-
sular (Xàtiva, 1546)”. Cultura Neolatina, 2016, Anno 76, Fasc 3-4, 
pp. 367-382.

VANDENBROUKE, François. “Le divorce entre théologie et mysti-
que. Ses origines”. Nouvelle Revue Théologique, 1950, n. 4, vol. 72, 
pp. 372-389. 

VÁZQUEZ MADRUGA, María Jesús y CASTILLO GÓMEZ, An-
tonio. “Las religiosas de Santa Librada de Alcalá de Henares (1481-
1516)” en MUÑOZ FERNÁNDEZ, Ángela, ed. Las mujeres en el 
cristianismo medieval. Imágenes teóricas y cauces de actuación 
religiosa. Madrid: Asociación Cultural Al-Mudayna, 1989, pp. 201-
229.

251



ROCÍO MOLINA FLORES 

VIDAL VARGAS, José María. “Leonor Manrique de Sotomayor, 
regente de los estados de los Medina Sidonia y monja profesa en el 
convento de Madre de Dios de Sanlúcar de Barrameda”. Tiempos 
modernos: Revista Electrónica de Historia Moderna, 2018, n. 37, 
vol. 9, pp. 221-233.

VILA VILAR, Enriqueta y LOHMANN VILLENA, Guillermo. Fa-
milia, linajes y negocios entre Sevilla y las Indias: los Almonte. Ma-
drid: Fundación Mapfre Tavera, 2003.

YBARRA HIDALGO, Eduardo. “Más noticias inéditas de la Fami-
lia Pinelo”. Boletín de la Real academia Sevillana de Buenas Letras: 
Minervae Baeticae, 2002, n. 30, pp. 193-208.

• “Notas históricas y genealógicas de la familia Pinelo”. Boletín de
la Real academia Sevillana de Buenas Letras: Minervae Baeti-
cae, 2001, n. 29, pp. 9-22.

252



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ANEXO 1. Tabla. Propiedades conventuales del convento Madre 
de Dios, Sevilla (1518-1559)

Año Arrendatario Propiedad Localización Renta 
Anual

1

1500-
1505

Juan de Millares759

Racionero de la Ca-
tedral de Sevilla

Casas, solares, 
corrales

Sevilla

Collación Santa 
María

Corral de Jerez

4.300 
mrs.

1 1505-
1530

Colegio Santa María 
de Jesús760

Casas, solares, 
corrales

Sevilla

Collación Santa 
María

Corral de Jerez

4.300 
mrs.

2 1518
Gerónimo Barón761

Genovés, boticario

Casas de boti-
cario con sus 
palacios, sobe-
rados, patio y 
pertenencias

Sevilla

Collación San Sal-
vador

800 mrs.

3 1518

Beatriz Contreras762

Honesta, hija de 
Cristóbal de Con-

treras

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, patio y 
cocina

Sevilla

Collación San Juan

1.200 
mrs.

4 1518

Francisco Sánchez763

Mercader de pescado

Beatriz Hernández 
(su mujer)

Casas humero 
de ahumar 
sardinas

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

Calle Cantarranas

1.770 
mrs.

5 1519 Juan López764 Casas

Jerez de la Frontera

Collación Santa 
Leonis

2.000 
mrs.

2 gallinas

759  AHPSe, PNS, leg. 39, fol. 405v.
760  Ibíd.
761  AHPSe, PNS, leg. 2223, fol. 464r.
762  AHPSe, PNS, leg. 2226, s.f.
763  AHPSe, PNS, leg. 3241, fol. 299r.
764  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1339r.

253



ROCÍO MOLINA FLORES 

6 1519

Bernal Raso765

Frutero

Leonor Raso

(su mujer)

Huerta con su 
suelo y árboles 
frutales

(3 aranzadas)

Sevilla

1.220766 
mrs.

50 grana-
das

7 Hasta 
1519 ¿?767 Olivares

Almensilla

Majalcófar

2 quin-
tales 3 
arrobas

8 1519 ¿?768 1/8 de un do-
nadío de tierras Carmona

15 cahí-
ces de 

pan

9 Hasta 
1521 Diego Márquez769

Casas con sus 
corrales, corti-
nales, árboles 
de naranjos, 
higueras, 
almendros y 
otros árboles,

molino, casa-
puerta, palacio, 
palomar y 
pertenencias. 

Viñas 

(5 aranzadas)

Castilleja de la 
Cuesta

2.340 
mrs.

10 1521 Juan Sánchez de 
Arévalo770 Casas Sevilla

3.000 
mrs.

2 gallinas

765  AHPSe, PNS, leg. 2227, fol. 606r.
766  Entrega anual de maravedís el día de Santiago, y las granadas, el día de San Miguel.
767  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1451r.
768  AHPSe, PNS, leg. 2228, fol. 1451r.
769  AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.
770  AHPSe, PNS, leg. 2235, s.f.

254



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

11 1521

Diego de Ávila771

Leonor Rodríguez

(su mujer)

Casas con 
sus palacios y 
pertenencias, 
con una puerta 
principal y otra 
pequeña que 
dan a la calle

Sevilla

Collación Santa 
María

Desde la calle Paje-
ría hacia la calle de 

los tintores

1.296 
mrs.

12 1521

Diego de Mena772

Isabel Gómez, la 
Vidala (su mujer)

Casas con 
su palacio, 
soberados, 
casapuerta y 
pertenencias

Sevilla

Collación Santa 
María

Calle Pajería

1.000 
mrs.

13 1521

Pedro Gutiérrez773

Agujetero

Francisca Rodríguez 
(su mujer)

Casas tene-
rías con sus 
soberados, 
casapuerta, 
en la que hay 
4 pelambres, 
pozo y corral, 
en el que hay 7 
pelambres (11 
pelambres en 
total)

Sevilla

Collación Santa 
María

Desde la Laguna 
hacia la calle Pajería

1.000 
mrs.

771  AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.
772   AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.
773   AHPSe, PNS, leg. 2236, s.f.

255



ROCÍO MOLINA FLORES 

14 1522

Juan de Escobar774

Tejedor de terciopelo

Bernardina de Fuen-
tes (su mujer)

Una casa con 
su palacio, 
soberados, 
azotea, lagar, 
bodega, co-
cina, corral y 
pertenencias

Una casa con 
un soberado, 
casapuerta, 
azotea, pozo y 
pertenencias

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

3.000 
mrs.

2 gallinas

15 1522

Beatriz de Morales775

Viuda de Francisco 
de Morales

Casas con su 
casapuerta, 
palacio, sobe-
rado, azotea y 
pertenencias

Sevilla

Collación de Santa 
María

Corral del Águila
2.000 
mrs.

16

(desde 
1510) 

1522 

Johan Varela de 
Salamanca776

Impresor de libros

Isabel de Alfaro 
(su mujer)

Casas con sus 
palacio, sobe-
rados, patio, 
corral y perte-
nencias

Sevilla

Collación San Sal-
vador

Calle Sierpe

2.600 
mrs.

17 1522 ¿?777

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corral y 
con dos puertas 
a la calle

Sevilla

Collación San Sal-
vador

Calle Sierpe

2.600 
mrs.

774  AHPSe, PNS, leg. 3250, fol. 357r.
775  AHPSe, PNS, leg. 2238, fol. 180r, 185r, 186r.
776  AHPSe, PNS, leg. 2239, fol. 1604r.
777  AHPSe, PNS, leg. 2239, fols. 1607r, 1623r.

256



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

18 1522

Francisca Rodrí-
guez778

Viuda de Andrés 
Rodríguez

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados y corral

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

Calle de la Rabeta

2.000 
mrs.

2 gallinas

19 1522

Juan Ruiz779

Ollero

María Ferrandez

(su mujer)

Viñas
Sevilla

Vega de Triana

1.125 
mrs.780

4 gallinas

20 1522

Francisco de Velas-
co781

Escribano del li-
cenciado Juan de la 

Fuente

Leonor Díaz de Vi-
llalobos (su mujer)

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corral y 
otras pertenen-
cias

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

Calle de la Rabeta

2.000 
mrs.

8 gallinas

21 1522

Gonzalo Martínez 
del Pozo782

Labrador Tierras La Rinconada

12 fane-
gas de 

trigo, 12 
fanegas 
de ceba-
da, 20 de 

paja

778  AHPSe, PNS, leg. 2239, fol. 2414r.
779  AHPSe, PNS, leg. 2240, fol. 3040r.
780  Entrega de los maravedís el día de San Juan.
781  AHPSe, PNS, leg. 2241, fol. 3710v.
782   AHPSe, PNS, leg. 2241, fol. 4346r.

257



ROCÍO MOLINA FLORES 

22 1523

Antón García783

Armador

Donadío de 
tierras con 
prados, pastos, 
torre, cuatro 
casas, granero, 
atahona con 
aparejos, pajar, 
sombrajo, pozo 
y pertenencias

Las Cabezas de San 
Juan

20 cahí-
ces de 

pan

(2/3 de 
trigo y 
1/3 de 

cebada)

1 cahiz 
de gar-
banzos

23 1523
Cristóbal de Veas784

Sastre

Casas con su 
casapuerta 
y un palacio 
pequeño

Sevilla

Collación Santa 
María la Blanca

2,5 reales 
de pla-

ta785

(85 mrs.) 
cada mes

1.020 
mrs. 
anual

24 1523 Álvaro García786 Solar con un 
palacio caído

Sevilla

Triana

Calle del Barrio 
Nuevo

500 mrs.

25 1523 Alonso Rodríguez787 
Tejero

Viñas

(3 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.600 
mrs.

6 gallinas

783  AHPSe, PNS, leg. 2242, fol. 76r.
784  AHPSe, PNS, leg. 2242, fol. 78v.
785  Entrega cada mes.
786  AHPSe, PNS, leg. 2242, fol. 607v.
787  Ibíd.

258



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

26 1523

Francisco Rodrí-
guez788

Pescador

Huertas de hor-
talizas, arbo-
leda, alberca y 
noria

Villanueva del Ca-
mino 900 mrs.

27 1523

Álvaro Núñez789

Rodrigo Núñez

Trabajadores

(hermanos)

Dos viñas

(2 aranzadas)

Sevilla

Triana

1.000 
mrs.

4 gallinas

28 1506- 
1523

Sancho Díaz de 
Toledo790

Aceñas de la 
Boneda Guillena 

2 cahíces 
de harina 
de trigo 
molido

(15 almu-
des por 
fanega)

 6 galli-
nas

28 1523 Pedro Díaz de He-
rrera791

Aceñas de la 
Boneda Guillena 2.000 

mrs.

29 1523

Diego Fernández792

Trabajador

María de Contreras 
(su mujer)

Dos viñas

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.000 
mrs.793

4 gallinas

788  Ibíd.
789  Ibíd.
790  AHPSe, PNS, leg. 2243, fol. 1104r.
791  Ibíd.
792  AHPSe, PNS, leg. 2244, fol. 2448r.
793  Entrega anual de los maravedís divididos en dos pagas: la primera a finales de julio, y la segunda, 
en el Día de Todos los Santos.

259



ROCÍO MOLINA FLORES 

30 1523

Francisco Sánchez794

Tejedor de lienzos

Benita Sánchez (su 
mujer)

Casas tiendas 
con tres puer-
tas, que salen 
a la calle, con 
sus palacios, 
soberados y 
pertenencias

Sevilla

Collación Santa 
María

Carretería

13 reales 
de pla-

ta795

(442 
mrs.)

cada mes

5.304 
mrs. 
anual 

31 Hasta 
1524

Bartolomé Sán-
chez796

Trabajador

Juana Sánchez(su 
mujer)

Viñas y tierras

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.000 
mrs.

4 gallinas

31

1524

Martin B.797

Marinero

Isabel López (su 
mujer)

Viñas y tierras

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.000 
mrs.

4 gallinas

32 1524 María de Guevara798
Casas con 
sus palacios y 
soberados

Sevilla

Collación Santa 
Lucía ¿?

794  AHPSe, PNS, leg. 2244, s.f.
795  Entrega cada mes.
796  AHPSe, PNS, leg. 2245, fol. 108r.
797  AHPSe, PNS, leg. 2245, fol. 108r, 110r.
798  AHPSe, PNS, leg. 2245, s.f.

260



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

33 1524

Pedro Sánchez799

Labrador

Catalina Martínez(su 
mujer)

Dos tierras

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

7 fanegas 
y media 
de pan800

(2/3 de 
trigo y 
1/3 de 

cebada)

34 1524
Juan Ponce801

Labrador
Casas y solar Sevilla 420 mrs.

35 1524

Estacio Bernal802

Juan Ruiz

Labradores

Donadío de 
tierras para 
sembrar pan

(160 fanegas)

Sanlúcar la Mayor

6 cahíces 
de pan

(2/3 de 
trigo y 
1/3 de 

cebada)

36 1525 ¿?803

Casas con sus 
palacios, so-
berados, patio, 
pertenencias y 
dos puertas que 
dan a la calle

Sevilla

Collación San Sal-
vador

Calle Sierpe

4.000 
mrs.

37 1525-
1530 Miguel Bonetena804

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, patio y 
corral

Sevilla

Collación San Sal-
vador

Calle de la Sierpe

1.000 
mrs.

4 gallinas

38 1525-
1530

Juan Ramírez 805

Cincelador

Casas con 
sus palacios, 
soberados y 
corrales

Sevilla

Collación San Sal-
vador

1.000 
mrs.

799  AHPSe, PNS, leg. 2247, fol. 1868r.
800  Entrega anual el día de Santa María.
801  AHPSe, PNS, leg. 2247, s.f.
802  AHPSe, PNS, leg. 2247, s.f.
803  AHPSe, PNS, leg. 2248, fols. 702r, 705r.
804  AHPSe, PNS, leg. 39, fol. 548v.
805  Ibíd.

261



ROCÍO MOLINA FLORES 

39 1525 Inés Dorta806
Casas con su 
palacio y per-
tenencias

Sevilla

Triana
500 mrs.

40 1525 ¿?807

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corral y 
huerta

Sevilla 

Collación San An-
drés

3.000 
mrs.

41 Hasta 
1525

Alfonso García808

Ollero

Juana Martínez (su 
mujer)

Casas con su 
palacio y per-
tenencias

Sevilla

Triana
500 mrs.

42 1525
Roger Barlow809

Mercader inglés

Casas con su 
palacio, patio y 
corral

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

2.625 
mrs.

43 Antes 
1526 ¿?810

 Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corrales, 
huerta, con 
cinco pozos y 
otras pertenen-
cias 

Sevilla 

Collación San Sal-
vador

¿?

44 1526 Alonso Martín811
Tierras 

(2,5 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.085 
mrs.

45 1526

Juan de Santana812

Viñero

Ana de Medina (su 
mujer)

Tierras

(1,5 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana
650 mrs.

806  AHPSe, PNS, leg. 2249, fol. 121r.
807  AHPSe, PNS, leg. 2249, fol. 571v.
808  AHPSe, PNS, leg. 2249, s.f.
809  AHPSe, PNS, leg. 2249, s.f.
810  AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 719r.
811  AHPSe, PNS, leg. 2251, 755r.
812  AHPSe, PNS, leg. 2251, 755r, 762r.

262



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

46 1526

Francisco de Mora-
les813

Labrador

Francisca Sánchez 

(su mujer)

Tierra calma y 
pozo

Sevilla 

Vega de Triana 
540 mrs.

47 1526

Beatriz Martínez814

Viuda de Fernando 
Ruiz

Casas con su 
palacios, so-
berado, patio, 
corral y dos 
puertas

Sevilla

Collación San Sal-
vador

Calle de la Sierpe
2.600 
mrs.

48 1526

Rodrigo de Palma815

Trabajador

Francisca Núñez (su 
mujer)

Viñas

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

1.000 
mrs.

4 gallinas

49 1526

Alfonso Martínez 
Vela816

Viñero

Ana de Medina (su 
mujer)

Tierra calma

(2 aranzadas)
Sevilla 1.835 

mrs.

50 1526

Pedro de Aguilera817

Mesonero

Catalina de Morales 
(su mujer)

Casas mesón 
(mesón del Es-
parto) con sus 
palacios, so-
berados, patio, 
caballerizas, 
corrales y otras 
pertenencias

Sevilla

Collación San Al-
fonso

Calle de la Espar-
tería

16.000 
mrs.

813  AHPSe, PNS, leg. 2251, 755r, 768r.
814  AHPSe, PNS, leg. 2251, s.f.
815  AHPSe, PNS, leg. 2251, s.f.
816  AHPSe, PNS, leg. 2251, s.f.
817  AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 1107r, 1112r, 1113r.

263



ROCÍO MOLINA FLORES 

51 1526

LovirandoBoradi-
nar818

Genovés

Corredor de lonja de 
los genoveses

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, patio y 
otras pertenen-
cias.

Sevilla

Collación Santa 
María

Calle de la Mar-
moleja

1.150 
mrs.

52
1527

Roberto Torne819

Mercader inglés

Casas con sus 
casapuertas, 
palacios, sobe-
rados, corral y 
pertenencias.

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

Calle Muela

2.625 
mrs.

53 1529

Juan Jiménez820

Labrador

Catalina García (su 
mujer)

Solar
Sevilla

Triana
8 gallinas

54 1529

Francisco Torres821

Cordonero

Juana de Marmolejo

(su mujer)

Casas con un 
palacio, sobe-
rado, corral, 
pozo y perte-
nencias

Sevilla

Collación San Llo-
rente 

Calle del Potro

950 mrs.

2 gallinas

55 1529

Antón Moreno822

Hortelano

Francisca Sánchez 
(su mujer)

Huerta con su 
suelo, árboles 
frutales, aceitu-
nos, 2 fuentes 
de agua, 3 al-
bercas, 2 pozos 
para anorias 
cercada de 
valladar hecha 
de teja

Alcalá de Guadaíra

3.000 
mrs.

6 gallinas

818  AHPSe, PNS, leg. 2252, fol. 1131r.
819  AHPSe, PNS, leg. 3269, fol. 450v.
820  AHPSe, PNS, leg. 3990, s.f.
821  AHPSe, PNS, leg. 3990, s.f.
822  AHPSe, PNS, leg. 3990, s.f.

264



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

56 1530

Martín López823

Beatriz Fernández 
(su mujer)

Casas con sus 
palacios, so-
berados, patio, 
casapuerta y 
azotea

Sevilla

Collación Santa 
María

Calle de Escobas

6.000 
mrs.

12 galli-
nas

57 1530

Ortuño de Monto-
ya824

Sacabuche de la 
catedral de Sevilla

Casas con su 
casapuerta, 
establo, patio, 
palacio, dos 
portales, des-
pensa, pozo, 
soberados, 
azotea y otras 
pertenencias

Sevilla

Collación de San 
Vicente

1.600 
mrs.

58 Hasta 
1532

Alejo Fernández825

Pintor

Catalina de Avilés 
(su mujer)

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corral y 
pertenencias

Sevilla

Collación San Pedro

1.000 
mrs.

59 1533

Fernand Pérez826

Clérigo presbítero, 
canónigo en la igle-
sia colegial de San 

Salvador

Casas con sus 
palacios, sobe-
rados, corrales, 
huerta, 

2 bodegas, 
lagar, viga, 
aparejos y 1 
azarcón de 
roble, 1/2 arro-
ba, 3 tinajas, 
calleja que 
da a la puerta 
del corral por 
donde se sale a 
la bodega y al 
lagar

Aznalcázar 2.650 
mrs.827

823  AHPSe, PNS, leg. 39, fol. 405v, 408r, 548v, 551v.
824  AHPSe, PNS, leg. 2261, s.f.
825  AHPSe, PNS, leg. 41, s,f.
826  AHPSe, PNS, leg. 44, s,f.
827  Entrega anual de los maravedís el día de San Juan Bautista.

265



ROCÍO MOLINA FLORES 

60 1533

Francisco de Moli-
na828

Isabel Ortiz (su 
mujer)

Tienda con su 
trastienda y 
pertenencias

Sevilla

Collación Santa 
María

3.000 
mrs.

6 gallinas

61 1536

Alonso Fernández829

Platero 

Catalina Hernández 
(su mujer)

Casas humero 
para ahumar 
sardinas con 
sus palacios, 
portales, ca-
sapuerta con 
todas sus per-
tenencias. 

Sevilla

Collación Santa 
María Magdalena

Calle Cantarranas

1.400 
mrs.

62 1538

Fernando Alexan-
dre830

Mercader

Isabel Núñez (su 
mujer)

Casa con 
casapuerta, 
soberado, 
azotea, pozo, 
servidumbre y 
pertenencias

Sevilla

Collación San Al-
fonso

4 reales 
de pla-

ta831

(136 
mrs.)

cada mes

1.632 
mrs. 
anual

50
1538

Juan de Aragón832

Barbero

Casas mesón 
de la Espartería

Sevilla

Collación San Al-
fonso

18.000 
mrs.

63 1538

Alonso Fernández833

Mercader de aceites

 Beatriz Núñez (su 
mujer)

Almacén con 
sus tinajas para 
tener aceite

Sevilla

Collación Santa 
María

4.500 
mrs.

828  AHPSe, PNS, leg. 44, s,f.
829  AHPSe, PNS, leg. 3995, s.f.
830  AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.
831  Entrega cada mes.
832  AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.
833  AHPSe, PNS, leg. 4001, s.f.

266



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

64 1550
Juan Lázaro834

Espartero

Tierra calma

(2 aranzadas)

Sevilla

Vega de Triana

750 mrs.

4 gallinas

65 1551 ¿?835 Casas

Sevilla

Collación San Sal-
vador

8.000 
mrs.

66 1553
Antonio de la Cruz836

Rufina Guillén

(su mujer)

Casas con ca-
sapuerta, pozo 
y soberado

Sevilla

Collación San Al-
fonso

Calle Judería

6.700 
mrs.

13 galli-
nas

67 1553 ¿?837 Casas

Sevilla

Collación San Llo-
rente

Calle Santa Clara

7.000 
mrs.

68 1553
Atanasio Moran838

Clérigo presbítero

Casas con su 
casapuerta, 
soberados y 
pertenencias

Sevilla

Collación San Bar-
tolomé

6.000 
mrs.

69 1553

Pedro Núñez839

Tonelero

Juana Fernández

(su mujer)

Casas bode-
ga con sus 
casapuertas, 
soberado y 
pertenencias

Sevilla

Collación Santa 
María

Carretería

6.500 
mrs.

13 galli-
nas

834  AHPSe, PNS, leg. 2296, s.f.
835  AHPSe, PNS, leg. 4024, s.f.
836  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
837  AHPSe, PNS, leg. 4026, s.f.
838  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.
839  AHPSe, PNS, leg. 4027, s.f.

267



ROCÍO MOLINA FLORES 

70 1553

Pedro de B.840

Mercader de especias

Ana de Miguel (su 
mujer)

Tiendas con 
sus pertenen-
cias

Sevilla

Collación San Sal-
vador

2.500 
mrs.

71 1559 Alonso Beltrán841
Casas con 
todas sus per-
tenencias

Utrera

Calle del Arroyo

8 duca-
dos

(3.000 
mrs.)

72 1559
Beatriz de Vargas842

Viuda

Casas con 
todas sus per-
tenencias

Sevilla

Collación de San 
Bartolomé

4.000 
marave-

dís

73 1559
Gonzalo de Toledo843

Escribano público

Tierras de 
pinar, viñas, 
higueral 

Sevilla 1.500 
mrs.

840  AHPSe, PNS, leg. 13486, fol. 404r.
841  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f.
842  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f.
843  AHPSe, PNS, leg. 4038, s.f.

268



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ANEXO 2

Estudio nivel de alfabetización de las religiosas del convento Ma-
dre de Dios, Sevilla (1518-1559)

El nivel de alfabetización de las religiosas se ha obtenido del 
registro de firmas extraído de la documentación de archivo consul-
tada. Nos referimos, por lo tanto, a las monjas que actuaron como 
otorgantes de las escrituras notariales, aquellas denominadas como 
religiosas diputadas. La estructura del documento nos permite co-
nocer dos datos: el nombre completo, redactado al inicio del docu-
mento, y las firmas de las religiosas. Ambas informaciones han sido 
registradas y contrastadas, con el fin de comprobar el número de 
monjas que sabían firmar y las que no. Ello nos permite estimar el 
grado de alfabetización del convento de Madre de Dios.

El grupo de religiosas diputadas estaba compuesto por 51 en 
total, no obstante, de 5 (9,80%) de ellas no se ha registrado firma. 
Por lo tanto, tenemos 46 monjas (90,20%) que aparecen firmando 
entre 1518 y 1559, queda reflejado en la Tabla 2. El cómputo general 
de religiosas es de 101 (sumando todas las que conocemos). En con-
secuencia, el porcentaje de monjas general que sabían firmar era de 
45,54%, frente al 54,46% restante.

El análisis paleográfico nos ofrece más información al res-
pecto, gracias a la comparación del tipo de escritura, lo que también 
puede ser indiciario de la edad de las religiosas. De esta manera, 
observamos que sor Anastasia de San Juan presenta una firma de 
escritura gótica, mientras que en el resto de religiosas, se evidencia 
una escritura humanística.

Ciertas monjas presentan, incluso, dos tipos de firmas. Es de-
cir, en un documento firman con su nombre de religiosas y en otros 
firman con sus apellidos propios. Por ejemplo, Apolonia de San Juan 
Bautista, firma, en ocasiones, como Apolonia de Zúñiga. Alexa de 
Santis firma como Alesia Maldonado, Isabel de Santiago como Isa-
bel de la Barja.

269



ROCÍO MOLINA FLORES 

Tabla. Alfabetización de religiosas diputadas. 

Firman No firman
Sabina de Santo Tomás Cecilia de Santo Domingo

Felicitas de Santo Domingo Lucía
Ana de Santo Domingo Eugenia de Santo Tomás

Anastasia de San Juan Bautista María de Santis
Tecla de Santa Cruz María de la Concepción

Eufemia de Santa María -
Emerenciana de San Alfonso -

Florentina de San Andrés -
Cecilia de San Pedro Mártir -

María del Espíritu Santo -
Perpetua de Santa Catalina -

Juliana de San Juan Bautista -
María la pobre -

Felicitas de Santa María -
Juana de Aza / de Santo Domingo -

Paula de la Madre de Dios -
Eugenia de Santo Domingo -

Luisa de Santa María -
Dorotea de Santo Tomás -

Francisca de Santo Domingo -
Eustochia de San Juan Evangelista -

Rufina de Santa María / de Nuestra Señora -
María de la Corona -

Apolonia de San Juan Bautista / de Zúñiga -
Victoria de Santa María -

Ana de Santa María / de Nuestra Señora -
María de los Ángeles -

María de los Apóstoles -
Isabel de la Columna -

María de Jesús -
María de San Miguel -

Felipa de la Magdalena -

270



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Catalina de Sena -
Alexa de Santis -
Elena de la Cruz -

Eufrasia de Nuestra Señora -
Marina de Todos Santos -

María de Santa Ana -
Constanza de Nuestra Señora -

Angelina de San Pedro -
Eucasta de San Pedro Mártir -

Dominica de Santiago -
Ana de San Gabriel -
María de los Reyes -

Agustina de la Encarnación -
Isabel de la Barja /de Santiago -

Elaboración propia a partir de AHPSe, PNS844. 

844  Fuentes: Leg. 3241, fols. 709r, 751r; leg. 2235, s.f.; leg. 2236, s.f.; leg. 2239, fols. 1604r, 1607r; 
leg. 2241, fols. 2171r, 2172v, 3710v; leg. 3250, fol. 357; leg. 2242, fols. 76r, 607v, 612r, 628r, 631r; 
leg. 2243, fols. 1076v, 1102v, 1104r; leg. 2245, fol. 752, s.f.; leg. 2248, fol. 174v; leg. 2252, fol. 1113r; 
leg. 19805, fols. 179r, 181r, 184r, 186r, s.f., s.f.; leg. 3990, s.f., s.f., s.f., s.f; leg. 2261, s.f.; leg. 39, fols. 
405v, 548v; leg. 42, s.f.; leg. 44, s.f., s.f.; leg. 4000, s.f.; leg. 3309, s.f.; leg. 4001, s.f., s.f., s.f., s.f., s.f.; 
leg. 3999, s.f.; leg. 4009, s.f.; leg. 4011, s.f.; leg. 74, fols. 464r, 827r; leg. 3373, fol. 634r; leg. 4024, 
s.f.; leg. 4026, s.f., s.f., s.f, s.f., s.f., s.f., s.f, s.f, s.f.,; leg. 4027, s.f., s.f., s.f., s.f., s.f., s.f., s.f.; leg. 2310, 
s.f.; leg. 4038, s.f., s.f.

271



ROCÍO MOLINA FLORES 

ANEXO 3

Transcripción de GÓMEZ GARCÍA. Oratorio Devotíssimo 
compuesto por el Padre Toledano. Sevilla: imprenta de Jacobo 
Cromberger, 1531. Conservada en la Biblioteca Capitular Co-
lombina de Sevilla, 14-2-4 (3). 

Portada: imagen de dos nobles orantes ante un altar.

Oratorio Devotíssimo compuesto por el Padre Toledano

Fol. 1v. 

Oratorio para la alma cristiana por el cual devotamente se allegue 
a Dios. Ordenado por el padre toledano Gómez García a gloria del 
mismo Dios e de su gloriosa Madre. Primeramente para la onesta e 
muy devota la Madurera portuguesa.

Capítulo primero. Del amor de Dios.

A lo primero, es de saber que para alcanzar el hombre la vida eterna, 
después de tener e creer la fe evangélica de Jesús nuestro redentor, 
sin la cual ninguna persona puede ser salva, es necesario guardar 
sus sacros mandamientos. Como parece por la autoridad del mismo 
Cristo por San Matheo, capítulo XIX, donde respondiendo a quien 
le preguntó, dijo: “si quieres entrar a la vida, guarda los mandamien-
tos”. De los cuales el primero e mayor es: “amar a Dios sobre todas 
las cosas de todo corazón ánima e voluntad”, como parece por el 
mismo San Matheo, capítulo XXII. Al cual mandamiento primero se 
tienen todos los otros mandamientos como principio e fin de todos 
porque de él salen e a él acatan e se reducen, como lo dice Santo 
Thomás en la segunda parte de la segundaq. XLIIII. E por tanto, el 
que por amor de alguna cosa del mundo peca mortalmente, no ama 
a Dios sobre todas las cosas del mundo e ama más aquella cosa por 
cuyo amor pecó que a él. 

272



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Fol. 2r. 

E así sale de su amor e gracia e caridad porque el pecado es contrario 
al querer de Dios. E abrazándose con él, apartase de Dios e sale de la 
caridad en que estaba, por la cual le amaba, e así queda la tal perso-
na en pecado. En el cual muriendo sin contrición e arrepentimiento 
sería condenado por morir apartado de la caridad e amor de Dios, 
como parece por Ezequiel profeta, capítulo XVIII, donde dijo Dios: 
“la ánima que pecare morirá”. La cual muerte es el infierno, pues la 
ánima no puede morir, salvo vivir para siempre en pena o gloria. El 
cual amor de Dios sobre todas las cosas es posible a todas las per-
sonas tener e por ello todas son obligadas así le amar e no cometer 
pecado mortal por amor de sí mismos ni de otra cosa alguna. E por 
ende, el que piensa que ama a Dios vea si guarda sus mandamientos. 
Acá esta es la prueba que nuestro redentor señaló e dio cuando dijo: 
“si alguno me ama, guardará mi palabra”, como parece por San Juan, 
capítulo XIIII. Nunca la ánima perdería la gracia de Dios ni sería 
apartada de la caridad e amor de él si nunca pecase. Solamente el 
pecado mortal mata el alma e la aparta de Dios porque el pecado e la 
gracia no pueden estar juntos, e no estando con la gracia no está con 
la caridad, que es siempre junta con la gracia. Donde es de notar que 
por la gracia ama Dios a nos e por la caridad nos amamos a él e así 
la gracia es primero en el ánima que la caridad, como lo dice Santo 
Thomás en la primera parte de la segunda q. CX. Por lo cual, siendo 
el ánima apartada de la gracia e caridad de Dios

Fol. 2v. 

por el pecado, no solamente tiene el daño que estar en estado de 
condenación, más aún tiene otro daño grande. Es a saber que no 
merece bien alguno para el Cielo por cuantos bienes hace estando en 
pecado mortal, hasta que salga de él por penitencia o a lo menos por 
contrición, doliéndose e arrepintiéndose del pecado con propósito 
de lo confesar e con propósito de no pecar. E haciendo esto sale del 
pecado e torna a la gracia e a la caridad e dende adelante merece 
para el Cielo por sus obras ante que torne a pecar. Por lo cual, parece 

273



ROCÍO MOLINA FLORES 

que el pecador en pecado es obligado a haber contrición e dolor de 
sus pecados por salir del peligro de su ánima susodicho. A la cual 
contrición se puede mover el pecado como adelante se dice en el 
capítulo V. 

Capítulo II. Que algunas personas aman a Dios más que otras.

Por cuanto en el capítulo pasado he dicho del amor de Dios, es de 
saber que hay diferencia en el tal amor e señaladamente son tres 
grados de personas que aman a Dios diferentemente. Es a saber unos 
son principiantes en el tal amor, otros son aprovechantes e otros son 
perfectos. Los principiantes son los que comienzan amar a Dios des-
pués que se levantan del pecado, saliendo de él por penitencia o por 
sola contrición, como es dicho. Los cuales tornan como 

Fol. 3r. 

de comienzo a la gracia e caridad de Dios. Éstos estudian y entien-
den en no tornar a pecar e trabajan por resistir la codicia del pecado, 
mas son pobres e tibios en las virtudes y en la devoción, amor e afec-
ción que se debe tener a Dios. Por lo cual, muy ligeramente tornan a 
caer en los pecados pasados y en otros e se entremeten en las obras 
bajas de la imperfección, como son las cosas mundanas. Es a saber 
comer e beber desordenadamente en compañías, mucho hablando 
e riendo livianamente con mucha vanagloria, alabando siempre sus 
cosas e procurando e deseando ser muy conocidos y estimados, min-
tiendo e murmurando, perdiendo e gastando el tiempo sin provecho, 
no curando servir a Dios ni poniendo diligencia en ir a buscarle a la 
iglesia a le pagar su deuda como a su Dios e su criador. Confesán-
dose a él por cristianos e pecadores haciéndole gracias de los bienes 
recibidos, como todo cristiano debe hacer cada día en la iglesia, es-
pecial los hombres de huelga que pueden ir a ella. Antes pasan como 
brutos animales muchas personas sin pensar en Dios ni en sus cosas, 
ni recordándose de la muerte ni de la pena que habrá en el infierno 
como hombres perdidos e sin provecho. E son muchas personas que, 

274



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

aunque vienen a la iglesia, no vienen principalmente por buscar a 
Dios, como es dicho, e por el bien de sus ánimas, salvo por negociar 
e pasar tiempo en ella hablando, murmurando e tratando negocios e

Fol. 3v. 

por la codicia de las cosas del mundo miserables. No acatando como 
todas ellas pasan e perecen como humo e no queda otra cosa, ni per-
manece con el hombre salvo el amor de Dios e los bienes que por él 
hace. En los dichos defectos e otros muchos caen muchas veces los 
dichos principiantes en la caridad, en los cuales es poco e flaco el 
amor de Dios porque andan cayendo de la caridad e tornando a ella 
muchas veces. Por lo cual, no son arraigados e habituados en ella e 
así tienen poco amor a Dios e son en el grado primero e más bajo de 
la caridad, aunque estén fuera de pecado habiendo salido de él por 
penitencia o por sola contrición, como es dicho. Donde es de notar 
que caridad es una virtud teologal e hábito infundido e derramado en 
nos por el Espíritu Santo, la cual virtud habitual levanta e fortalece 
nuestra voluntad a amar a Dios por sí mismo e al prójimo por Dios. E 
Según Santo Tomás 2ª 2ª q. 24, la caridad es una amistad del hombre 
a Dios, fundada sobre la comunicación de la bienaventuranza eterna. 
La cual comunicación no es según los bienes naturales, salvo según 
los dones que se nos dan de gracia e de balde. 

Capítulo III. Del segundo grado de la caridad. 

Fol. 4r. 

Otras personas son que tienen mayor amor a Dios, los cuales son 
aprovechantes en la caridad porque son arraigados e más habituados 
en ella y en las obras de ella. Éstos estudian por se allegar a Dios con 
mucha devoción e amor, apartándose de las cosas de la imperfección 
susodichas en las cuales se ocupan los susodichos principiantes en 
la caridad. Éstos aprovechantes, que aprovechan a sí mismos e al 
prójimo en las obras de la caridad, de más tiempo son habituados 

275



ROCÍO MOLINA FLORES 

en ella e así más tardíamente tornan a pecar porque más se guardan 
de la ocasión de los pecados e de las tentaciones de ellos e si caen 
de la gracia e caridad pecando, más presto se levantan e salen del 
pecado e así tornan a la dicha gracia e caridad. Éstos tienen más 
batalla con los pecados que los dichos principiantes porque miran 
más por la salud de su ánima e por no ofender a Dios por el mayor 
amor que le tienen e cuando pecan tienen mayor sentimiento, dolor 
e arrepentimiento porque ofendieron a Dios e porque cayeron de su 
gracia e caridad e amor. E así hacen más fructuosa penitencia porque 
satisfacen más por las penas de purgatorio cuanto más se duelen de 
sus pecados cada vez que de ellos se recuerdan. E tanto más son sus 
obras meritorias e sus oraciones más aceptas ante Dios e así son más 
inclinados a darla más gracias e alabanzas por los bienes recibidos 
espirituales, corporales e temporales, que los dichos principiantes. 

Fol. 4v. 

Capítulo IIII. Del tercero grado de caridad. 

Ítem, son otras personas que aman más a Dios que los susodichos 
principiantes e aprovechantes en la caridad e así éstos están en el 
tercero e más alto grado de ella e por ello, se dicen perfectos en 
ella porque tienen todas las cosas espirituales e virtudes que tienen 
ambos los estados susodichos e más las cosas pertenecientes a la 
perfección de la vida cristiana. Estos perfectos trabajan por se alle-
gar más perfectamente a Dios, lanzando e apartando de su corazón 
no solamente la afección e intención de pecar, más aún trabajar y 
estudiar por apartar todos los inconvenientes e causas que pueden 
traer el pecado e las cosas que impiden su voluntad allegarse a Dios 
con entero e verdadero amor e afección aunque se puedan amar sin 
pecado. Porque los dichos perfectos no son a cosa alguna afecciona-
dos salvo a Dios, aunque en general aman todo prójimo como debe 
ser amado, más no aman cosa alguna en tal manera que por su amor 
hayan de ofender a Dios en ningún modo. Más en tal modo es pe-
netrado su corazón del amor de Dios, que al tiempo de la tentación 

276



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

de él no se apartan. Aquel ama verdaderamente a Dios, el cual en 
ninguna mala cogitación consiente e tanto mascada uno del amor de 

Fol. 5r. 

Dios se aparta cuanto más en las cosas bajas mundanas se deleita. 
Estos perfectos no solamente guardan los mandamientos de Dios, 
más aún los consejos de nuestro redentor por se allegar más a la per-
fección. De los cuales consejos yo escribí por extenso en el segundo 
tratado del libro del Carro de dos vidas, capítulo CLVI. En el cual 
tratado, capítulo CXLVIII, escribí por extenso las ocho bienaven-
turanzas que el mismo Cristo señaló por San Matheo, capítulo V. 
Las cuales son en esta vida e los dichos perfectos las poseen. Los 
que siguen las cosas e vida de la perfección, no siguen las plazas ni 
tratan las calles, más apártense de los lugares públicos, buscando 
los escondidos porque allí hallan a Dios, huyen la comunicación de 
la gente, especialmente de las mujeres porque como dice Gregorio 
en una homilía: “morar entre los hombres e con ellos no comunicar, 
mas es a decir vida angélica que humana”. Los tales huelgan solos, 
el callar les da consuelo e la compañía mucha pena. Son pobres de 
espíritu, los cuales en ninguna cosa tienen las cosas e honores del 
mundo por grandes que sean e por tanto no los procuran. Tienen 
tanto sosiego e templanza que por ninguna tribulación se mueven ni 
alteran. Son aparejados a sufrir con paciencia cualesquier injurias. 
Lloran los pecados ajenos porque más es de llorar el que hace el mal 
que el que lo padece. El lloro es meritorio en dos modos: es a saber 
cuando es por los propios pecados o ajenos

Fol. 5v. 

e cuando es por el deseo celestial e por devoción. Estos perfectos 
tienen en limpio el corazón de toda mácula espiritual. Huyen la va-
nagloria, tienen vergüenza de jactancia e son siempre sujetos a toda 
razón e justicia, trayendo siempre por juez la conciencia. Todas estas 
perfecciones e otras muchas caben en los perfectos en la caridad 
e amor de Dios. En los cuales aún hay diferencia de mayor e me-

277



ROCÍO MOLINA FLORES 

nor perfección de amor, como parece por San Juan, capítulo XXI, 
donde preguntó Cristo a San Pedro si le amaban más que los otros 
discípulos. Estos perfectos en la caridad son habituados a la con-
templación de Dios e de las cosas del Cielo, en la cual pasan mucho 
tiempo con mucha devoción e consolación e lágrimas. Las cuales 
no da el Espíritu Santo en público salvo en secreto a quien le busca 
en apartado e con toda devoción se dispone e apareja a recibir su 
visitación e consolación. Donde es denota que estando la persona en 
caridad e gracia cuantas veces levanta su entendimiento a pensar e 
contemplar en Dios y en las cosas celestiales, tantas veces pone en 
acto e obra la virtud de la caridad, el cual acto e obra es amar, es a sa-
ber que tantas veces ama a Dios, cuantas de él se recuerda. Porque la 
caridad es una virtud habitual como es dicho en fin del capítulo I, por 
la cual son meritorias las obras que el hombre hace e por ende, como 
cada vez que da limosna es un acto e obra de la caridad que se tiene 
al prójimo e así es meritorio. Bien así, cada vez que el entendimiento 

Fol. 6r. 

del hombre se levanta con amor en la contemplación de Dios es obra 
e acto de la caridad que se tiene a Dios e así es mérito el tal acto de 
contemplación e cuanto más siente e más se detiene, más merece e 
más que por otra obra de caridad cualquiera que sea obrada con el 
prójimo. Como parece por San Lucas, capítulo X, donde dijo nuestro 
redentor que la Magdalena escogió la mejor parte porque contem-
plaba en él e así parece como los perfectos en la caridad aman más 
a Dios que los no perfectos e, por consiguiente, merecen más en sus 
buenas obras porque son más arraigados e habituados en la dicha 
caridad. 

Capítulo V. De los que se levantan del pecado en qué grado de 
caridad se levantan. 

Por lo susodicho en los capítulos pasados, parece haber diferencia 
en los grados de la caridad e amor de Dios. Por lo cual es ahora de 

278



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

ver en qué grado de caridad se levantan el que cayó de ella pecando. 
Cuando se levantan del pecado por penitencia o por sola contrición 
es a saber si se levantan en el grado en que estaban cuando pecó o si 
se levantan en mayor o menor grado de caridad. A lo cual responde 
San Buenaventura que se puede levantar el pecador en el mismo gra-
do de caridad en que estaba cuando pecó o en mayor o menor, según 
más o menos detestare e aborreciere sus pecados por la facultad de 
su libre albedrío e razón, 

Fol. 6v. 

aceptando e recibiendo la inspiración de Dios, que siempre llama a la 
puerta del corazón humano amonestando e provocando al bien e sal-
vo del ánima, como parece por el Apocalipsis, capítulo III. E según 
con la tal detestación e aborrecimiento de pecados así le dispusiese a 
la gracia e caridad que por Dios le han de ser infundidas, perdonán-
dole sus pecados. La cual gracia hace graciosa la ánima ante Dios. 
E así por lo susodicho parece [mancha] ser mucha diferencia en los 
grados de la caridad de unos hombres a otros. Por lo cual, es mucha 
diferencia en el Cielo en los grados de la gloria. Acá unos la tienen 
mayor que otros por las obras que hacen estando en caridad fuera 
de pecado. La cual diferencia es por tres razones: lo primero porque 
unas personas hacen más obras que otras, lo segundo, porque son 
mejores las unas que las otras, así como es mejor dar por Dios pan 
de trigo que pan de cebada, lo tercero, que causa la diferencia de los 
grados de la gloria, es la diferencia de los grados de la caridad en 
que cada persona está cuando las tales obras hace. Porque según el 
mayor o menor grado o hábito de su caridad, así le son tasados a cada 
persona los grados de la gloria en el Cielo. E así parece como por una 
misma obra merecen mayor grado de gloria unas personas que otras, 
aunque la bienaventuranza e gloria es una misma para todos. La cual 
bienaventuranza consiste en ver la esencia divina más porque la ven 
unos más 

Fol. 7r. 

279



ROCÍO MOLINA FLORES 

claramente que otros, según los dichos méritos suyos. Por eso es la 
diferencia de los grados de la misma gloria e bienaventuranza, por lo 
cual dijo nuestro redentor: “en la casa de mi Padre muchas moradas 
son”, como parece por San Juan, capítulo XIIII. Es a saber son mu-
chos grados e diferencias de gloria, donde cada uno de los espíritus 
angélicos e humanos tanto más arde en el amor de Dios, cuanto más 
sutilmente acata la caridad de su divinidad. 

Capítulo VI. Que muchos aman a Dios menos que piensan.

Estando algunas personas orando o rezando o contemplando acaece 
pasar por su corazón un movimiento de gran devoción e afecto a 
Dios e a las cosas del Cielo. Por lo cual ellos creen e piensan que 
aman mucho a Dios e creen estar en la perfección de la caridad e del 
amor de él y del merecer. E así los tales muchas veces son engañados 
porque el tal movimiento de devoción e afección puede ser acciden-
tal e acaso e no por parte de caridad e amor radical permaneciente 
con Dios, mas ante puede ser por vía de pasión e afección humana, 
como dice Hugo de San Víctor en el Libro de Amor. Ninguno crea 
que según las accidentales e momentáneas afecciones a Dios se deba 
estimar el amor verdadero que a él 

Fol. 7v. 

se debe tener. Más principalmente se debe estimar según la continua 
calidad e propiedad de la voluntad porque la tal devoción e afección 
accidental algunas veces afecciona más al que menos ama y es me-
nos perfecto, que al que más ama y es más perfecto e así muchas 
veces es engañosa. De humanidad principalmente que de gracia, del 
corazón principalmente que del espíritu, de la sensualidad más que 
de la razón. Donde es a saber que tanto más cada uno ama a Dios, 
cuanto más fuere firmado e arraigado en las virtudes. Es a saber hu-
mildad, caridad, paciencia, castidad, templanza, diligencia para ser-
vir a Dios con devoción e para andar en sus semitas e carreras e en 
seguimiento de toda virtud e cuanto cada uno fuere fiel en guardar 

280



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

los mandamientos de Dios. E por tanto, la devoción e afección que 
procede de verdadera caridad e amor de Dios es cuando ya después 
de largas contiendas con las tentaciones e después de muchos ejerci-
cios virtuosos, obrando con él tal devoto la divina gracia, ya sojuzga-
dos los vicios por mandamiento de la razón e vestido de la afección 
del bien, dulcemente se deleita en él. Esta devoción e afección de 
amor dulce a Dios no es accidental ni transitoria ni acaecida acaso, 
más ante en algún modo es infundida en las médulas del ánima e por 
la habituación a las virtudes es arraigada en ella. E así es siempre 
aparejada e presta la tal persona devota a cumplir las cosas que son 
a Dios apla-

Fol. 8r.

cibles e aguardar sus santos mandamientos e a sufrir por su amor 
cualesquier cosas graves, no solamente con paciencia, más aún con 
deleitación. Ésta es verdadera devoción e afección de caridad e amor 
de Dios e de la voluntad continua e propiedad permaneciente, se-
gún la cual devoción e afección es estimado el amor e caridad con 
Dios. Cuanto más destruyes los vicios e cuanto a las virtudes más te 
allegas, tanto mayor hábito tienes de caridad e mayor amor a Dios 
e tanto tus obras son más meritorias ante él. Piensa tú, pues así es, 
qué cosa sea la que tú en este mundo más congojosamente amaste. 
La que tú más ardientemente codiciaste e deseaste. La que más ale-
gremente afligía tu corazón e más hondamente que todas las cosas te 
deleitaba en algún tiempo. E considera si otra tanta fuerza de amor, 
afección o pasión e abundancia de deleitación sientes cuando en el 
deseo del alto amor de Cristo ardes, cuando en el deseo dél huelgas. 
E entonces no será duda que al mismo Jesús tanto no amas si el di-
cho demostramiento e señal de amor menos penetra tu ánima en la 
afección de él e mas tibiamente la mueve e fatiga que en la afección 
de aquella cosa que mucho amaste solía penetrar e mover e fatigar. 
E aún, si de todo punto tanta fuerza o más sintieres o fallares cuando 
en otro tiempo nunca tuviste ni sentiste en cosa alguna terrena, aún 
debes acatar si por ventura es otra cosa alguna en el mundo 

281



ROCÍO MOLINA FLORES 

Fol. 8v. 

en que te deleitas o consuelas. Ciertamente, si en alguna cosa del 
mundo podemos recibir consolación o alegría, aún no tenemos señal 
del amor muy ardiente a nuestro amado, como dice Anselmo: “aun-
que por ventura le amamos altamente pero no singularmente”.

Capítulo VII. De un consejo de San Gerónimo. 

Gerónimo a Eustochio, hija de Paula, queriéndola aplicar e allegar 
al amor de las cosas celestiales e apartarla de las terrenales dijo así: 
“cuántas veces la codicia vana de este siglo te deleita, cuántas veces 
acatas en él alguna cosa gloriosa, vuela con la voluntad al Cielo e 
comienza de pensar aquello a lo cual has de venir. Sal poco a poco 
de la cárcel de tu cuerpo e pinta ante los ojos de tu entendimiento la 
merced del trabajo presente, la cual ni ojo vio, ni oreja oyó, ni enten-
dimiento de hombre alcanzó”. 

Capítulo VIII. De los bienes del Cielo. 

Consideremos, pues así es, la bienaventuranza generosa de aquella 
ciudad celestial en cuanto es posible considerarse, pues las cosas de 
ella 

Fol. 9r. 

ni decir por lengua, ni alcanzar por entendimiento ninguno puede, de 
la cual se dice que huirá de ella todo dolor, tristeza e gemido. Qué 
cosa es pues tan bienaventurada como aquella vida, donde no hay 
miedo de pobreza, no de enfermedad de flaqueza. Donde ninguno es 
agraviado. Ninguno es irado. Ninguno envidioso. Donde no es en-
cendimiento de codicia. Ningún deseo de manjar. Ningún apetito de 
honor o poder. Ningún miedo del diablo, ni de tentación de la carne. 
Ninguna discordia porque de todos los santos será una concordia e 

282



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

paz con alegría. Resplandor continuo. No éste, que aquí parece más 
tanto más claro cuánto más bienaventurado. Porque aquella ciudad 
según se lee no ha menester la lumbre del sol, acá el Señor Dios, 
trino e uno, todo poderoso la alumbra y el cordero es la lumbre de 
ella. Por lo cual, noche e tinieblas no son ende ni aspereza de calor 
e frío, más templanza continua cual no se puede estimar. Ende no es 
vejez ni miseria, más sobre todas estas cosas e otras muchas será más 
gloriosa cosa ser ayuntados a las compañías de los ángeles e arcán-
geles, tronos e dominaciones, principados, potestades e de todas las 
altas virtudes, mirando e acatando los patriarcas profetas apóstoles, 
ensalzada sobre los coros de los ángeles. E sobre todo, qué se puede 
pensar o decir del rey que en medio de todos reside. Ninguna lengua 
ni enten-

Fol. 9v. 

dimiento basta decir ni entender. Aquella honra, aquella hermosura, 
aquella virtud, aquella gloria, aquella magnificencia, aquella majes-
tad. La gloria de él es inestimable sobre toda la de los santos y el 
resplandor de su majestad es incomparable. Cierto si menester fuese 
por ver su faz, cosa justa sería padecer el hombre todos los males de 
este mundo e sufrir por algún tiempo el fuego infernal por ver a Je-
sucristo venir en su gloria e ser acompañado al número de sus santos 
a participar de tanta gloria, donde cada una faz de los santos resplan-
decerá como el sol cuando Cristo comenzare colocar los escogidos 
en su reino por orden de méritos e retribuyere a cada uno según sus 
obras. Dando celestiales por terrenas, sempiternas por temporales. 
Muy grandes cosas por muy pequeñas. Colocando los bienaventu-
rados en visión de perpetua gloria donde tengan cumplimiento de 
todos los bienes en Dios. E les da inmortalidad y eternidad a sus 
amadores e dé a ellos el paraíso según la fe e verdad de su prometi-
miento. Estas cosas sean allegadas firmemente a nuestro sentido. E 
sean entendidas con llena fe. E amadas de todo corazón. Adquiridas 
e buscadas por grandezas de obras. Esta cosa puesta es en mano del 
obrador porque el Reino de los Cielos padece fuerza. Esta cosa o 
hombre que es el reino celestial, no busca ni quiere otro precio salvo 

283



ROCÍO MOLINA FLORES 

a ti. Tanto vale cuanto eres tú, date tú e a verlo has. ¿Por qué te turbas 
del precio? Cristo dio a sí mismo por adquirir a ti rei-

Fol. 10r. 

no. Así tú da a ti mismo porque seas reino de Dios Padre, por lo cual 
no reine pecado en tu ánima, salvo espíritu de buscamiento de vida, 
deleitándonos en el ejercicio de las obras saludables, ayudándonos 
Nuestro Señor Jesucristo que con el Padre y el Espíritu Santo viven 
y reinan por todos los siglos de los siglos. Amén.

Capítulo IX. Conforme a lo susodicho. 

Son tanto los gozos del Cielo, que según se lee en fin del compen-
dio de la Theología todos los contadores del mundo no los podrían 
contar. Todos los geométricos no los podrían medir. Todos los gra-
máticos e retóricos e teólogos no los podrían por palabra explanar 
e declarar, ni por entendimiento alcanzar, estando en este mundo. 
Lo cual todo conoce en la gloria celestial la ánima de la más simple 
vieja que fue en este mundo, acatando en el espejo divino, que es la 
esencia e ser e presencia de Dios. En el cual espejo divino las ánimas 
conocen e ven e saben todas las cosas que fueron que son e serán. E 
conocen y entienden como Dios es trino y uno, como es otra persona 
del Padre, otra del Hijo e otra del Espíritu Santo. E como todas tres 
personas es un Dios. Ítem, conocen todas las otras cosas pertenecien-
tes a la Trinidad de las personas e a la unidad de la esencia divina. 
Ítem, ven la ánima a sí mis-

Fol. 10v. 

ma e a todos los espíritus evangélicos e humanos. E cada ánima verá 
e conocerá las cogitaciones de otra sin impedimento del cuerpo. 
Ante la cual faz e visión divina son todos los espíritus evangélicos 
e humanos en gloria e será para siempre e así mismo será allí los 
cuerpos que se salvaren cada uno juntamente con su ánima en el 

284



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

cielo empíreo después del día de la Resurrección. El cual cielo es el 
deceno e más alto de todos los diez y el último e muy mayor porque 
siendo ellos todos rodando unos debajo de otros, aquel empíreo coge 
por encima a todos e los encierra dentro de sí. El cual no se mueve 
aunque todos los otros nueve se mueven en torno redondo dentro 
de él. Dícese empíreo por ser muy mucho claro e resplandeciente 
como si todo fuese de fuego. En este cielo está Dios, especialmente 
por gloria de sus santos, aunque en todo lugar está por potencia e 
presencia e gobernación. Este lugar hizo Dios para palacio de su 
corte. El cual por su infinita sabiduría e potencia, adornó e compuso 
e pintó en tal modo que la hermosura de él e claridad es, sobre todo, 
entendimiento humano. Allí son todas las cosas hermosas e delei-
tosas que son en este mundo. Lo cual todo es en semejanza e muy 
más perfectamente sin comparación que acá son en materia. E son 
muchas más cosas que acá son, ni se pueden imaginar, en tal modo 
que cuanto aquel lugar donde Dios está tan glorioso, con más digno 
e santo que la Tierra, tanto aquellas seme-

Fol. 11r. 

janzas de cosas que allí están, son más hermosas e deleitables que 
las de acá. Las cuales e otras muchas más sin número se representan 
e aparecen continuamente en el espejo divino, renovándose e tocán-
dose sin cesamiento alguno. En el acatamiento de las cuales e del 
resplandor de la faz divina, están transportados los entendimientos 
de los bienaventurados llenos y empapados de gloria, sin sentir pa-
sar tiempo alguno. E así estarán para siempre jamás en abundancia 
de gozos sin número e gloria inestimable, sin fastidio, con entero e 
lleno contentamiento e henchimiento de voluntad más entera e llena-
mente que pudieron desear. 

Capítulo X. Del cuerpo glorificado. 

Después de la Resurrección general, que será en fin del mundo, 
como parece por San Juan, capítulo VI. Estará en el cielo empíreo 

285



ROCÍO MOLINA FLORES 

el cuerpo glorificado como es dicho, con su ánima ante Dios, eterna, 
cuatro dotes gloriosos. Es a saber será muy claro como el sol, según 
parece por la autoridad de Cristo, capítulo XIII de San Matheo. E 
tanto será más claro, cuanto su ánima tuviere más parte de gloria e 
estará cada uno sobre sí juntamente con su ánima en cualquier parte 
del Cielo que estuviere. Ítem, será tan sutil el cuerpo glorificado que 
podría penetrar por la pared. Ítem, será muy lige-

Fol. 11v. 

ro que podría ir en un momento al cabo del mundo. E será incorrup-
tible en tal modo que ya no podría corromperse. E así mismo tendrá 
cinco glorias en sí mismo, en sus cinco sentidos. Es a saber en ver, oír, 
oler, hablar e tocar con las manos. Los cuales tendrá más perfectos 
en acto que los tuvo ante que muriese, según lo pone el compendio 
de la final retribución aprobado con Ricardo e con otros doctores. El 
cual cuerpo glorificado se podrá tocar e abrazar por la verdad de la 
natura, aunque sea impasible e incorruptible por la gloria de la Resu-
rrección. Así como fue el cuerpo de Jesucristo después que resucitó, 
el cual le dio a tocar e palpar a sus discípulos, como parece por San 
Juan, capítulo XX. Sobre lo cual dice Gregorio: “dióse a palpar por 
mostrar la verdad de la natura, es a saber que era cuerpo verdadero 
e así formase la fe en ellos y en nos”. E mostróse incorruptible por 
convidar a todos al premio, sabiendo que hauemos a tener nuestros 
cuerpos sin poderse corromper después de la Resurrección como el 
mismo Cristo lo tuvo. Él resucitó en su virtud propia e nos resucita-
remos por su virtud misma divina. 

Capítulo XI. Del sentido del ver. 

El cuerpo glorioso tendrá mucha gloria en el ver. Verá con sus ojos 
corporales el cuerpo tan glorioso de Jesucristo. La deleitación de la 
cual vista es 

Fol. 12r. 

286



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

incomparable e sin estimación como dice Ricardo e dice más, que 
en cualquier parte del Cielo que estuviere el bienaventurado, verá 
claramente el cuerpo de Jesucristo con los ojos corporales. E Nicolás 
de Lira sobre San Juan, capítulo X, diceque el bienaventurado verá 
con los ojos del entendimiento la divinidad e con los ojos del cuer-
po la humanidad por la cual fue redimido. Lo cual todo ve ahora la 
ánima sin cuerpo muy más clara e perfectamente que veía las cosas 
corporales estando en el cuerpo, así que recibirá el bienaventurado 
gozo e gloria dentro, viendo la esencia divina con la ánima e recibirá 
gozo e gloria de fuera viendo el cuerpo de Jesucristo con los ojos del 
cuerpo. Ítem, verá los bienaventurados en el Cielo con los ojos cor-
porales la gloriosa Virgen e Madre de Dios ensalzada sobre los coros 
de los ángeles, según es dicho en la mayor honra e gloria del Cielo 
después de Jesucristo. Ítem, verá la muchedumbre de los santos e 
santas que son cuasi sin número, como dice San Juan en el Apocalip-
sis, capítulo VII. Que vio gran compañía en el Cielo, la cual ninguno 
pudiera contar, los cuales estaban ante el trono de Dios. Ítem, verá el 
cuerpo glorioso el resplandor e claridad grandísima del Cielo. E así 
tendrá muy mucha gloria por la vista corporal.

Capítulo XII. Del sentido de la lengua. 

Fol. 12v. 

La otra gloria que tendrá el cuerpo glorificado en el Cielo será por 
la lengua con la cual alabará a Dios, como parece en el salmo donde 
dice: “exultación es dei in gutture eoru”, que quiere decir: “los go-
zos e cantares de los santos son en las gargantas de ellos”. Sobre lo 
cual dice Nicolás de Lira: “será entonces en el Cielo alabanzas de 
la boca”. E sobre aquel verso dice Agustino: “no cesará de alabar a 
Dios en el corazón y en la lengua”. Esta misma razón dice la glosa 
sobre Oseas profeta, capítulo XIII. Por lo cual el cuerpo glorioso 
tendrá mucha gloria en el Cielo por el sentido de la lengua e gozo 
inestimable, alabando a Dios juntamente con todos los santos, como 
dice aquel verso que la iglesia canta: “beati qui habitant in domo tua 

287



ROCÍO MOLINA FLORES 

domine”, que quiere decir: bienaventurados son los que moran en tu 
casa Señor, alabarán a ti en los siglos de los siglos. 

Capítulo XIII. Del sentido del oír. 

La otra gloria que tendrá el cuerpo glorioso en el Cielo será por el 
sentido del oír. Oyendo tantas e tales alabanzas e voces e cantos 
musicales que resuenan continuamente en la celebración festival que 
siempre se celebra e hace en el coro de la iglesia triunfante en el 
Cielo ante la majestad de Dios, donde siempre to-

Fol. 13r.

dos están de fiesta. Así lo dice el profeta en el salmo: “exultabunt 
sancti in gloria”, que quiere decir: gozarse han los santos en la glo-
ria e alegrar se han casi saltando dentro de sí. E por tanto mucha 
gloria recibirá e tendrá en el Cielo el cuerpo glorificado por el sen-
tido del oír. 

Capítulo XIIII. Del sentido del oler. 

La otra gloria que tendrá el cuerpo glorificado en el Cielo será por el 
sentido del oler, según lo cual canta la Iglesia que los cantares de los 
santos será el olor suavísimo en el Cielo. E el libro de la retribución 
final pone que será olor incomparable dulcísimo e suavísimo el que 
emanará del cuerpo gloriosísimo de Jesucristo. Ciertamente, de creer 
es que así como él sobrepuja en gloria del cuerpo a todos los santos 
de paraíso, así también sobrepuja a ellos en las cosas que hacen a 
mayor gloria del mismo cuerpo, como es la emanación de buen olor. 
E por tanto, muy mayor e más delectable e suave olor sentirán los 
cuerpos glorificados de los santos, emanar e respirar del cuerpo glo-
riosísimo de Cristo que de otra parte alguna. Por lo cual, la iglesia 
considerando el olor tan excelente dice al mismo Cristo aquello que 
es escrito en el libro de los cantares, donde dice: “[A]tráeme, tras ti 

288



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

correremos
Fol. 13v.

en pos del olor de tus ungüentos”. El buen olor conforta los espíritus 
corporales. E así el olor suavísimo del cuerpo de Cristo gran conso-
lación e deleitación dará a los cuerpos glorificados. Santo Thomás 
en el cuarto dis. 44, aprueba todo lo susodicho de los sentidos del 
cuerpo e dice que no teniendo el cuerpo glorioso sus sentidos en acto 
en el Cielo, más sería a decirse aquella vida de sueño que de gloria. 
E dice que el sentido del oler será en su acabada perfección porque 
no será impedido por algún impedimento como acaece acá en nos. E 
que sentirá el cuerpo glorificado por el sentido del oler, no solamente 
las excelencias de los olores, más aún las muy pequeñas diferencias 
de ellos. El sentido del gusto no lo habrá en acto en el Cielo porque 
ende no hay necesidad de manjar material donde siempre son llenos 
de manjar espiritual. El cual da vida sin muerte e hartura sin fastidio 
para siempre. El cual manjar se recibe en el acatamiento de la majes-
tad divina que es Vida Eterna.

Capítulo XV. Conforme a lo susodicho. 

Gregorio en una homilía dice así: “Oh, hermanos, mucho amados si 
consideraremos qué cosas e cuántas son las que se nos prometen en 
el Cielo, todas las cosas que se poseen en la Tierra son muy viles al

Fol. 14r. 

ánima”. Ciertamente, la sustancia e posesión de las cosas terrenas, 
comparada a la felicidad eterna, carga es muy grande e no alivio. 
La vida temporal comparada a la vida eterna, más es a decir muerte 
que vida. Más que otra cosa es el continuo desfallecimiento de la 
vida salvo una prolijidad de muerte. Oh, qué lengua o entendimiento 
basta decir o entender los gozos de aquella ciudad superior, donde 
continuamente se acata la presente faz divina y el resplandor 
incomparable de ella. Lo cual el hombre aún solamente oyendo lue-

289



ROCÍO MOLINA FLORES 

go su corazón se calienta e codicia ya estar allí, donde espera gozar 
sin fin. Mas a los grandes premios ninguno puede venir, salvo por 
grandes trabajos. E pues así es deleite la voluntad, la grandeza del 
premio e no la espante la contienda del trabajo porque no será coro-
nado, salvo el que legítimamente batallare, como lo dice el apóstol 
en la segunda epístola a Thimoteo, capítulo II. 

Capítulo XVI. De reprehensión. 

Las cosas todas susodichas de los bienes e gozos celestiales son aquí 
escritas principalmente para los devotos porque las otras personas no 
sienten la suavidad de las cosas espirituales e por eso no se deleitan 
en ellas. Acá no hay cosa más desabrida que las tales cosas a los no 
devotos por no haberlas gustado, mejor les saben cosas terrenas pon-
zoñosas a la conciencia. Sobre lo 

Fol. 14v. 

cual es de notar lo que San Gregorio dice en una homilía: “entre 
los manjares espirituales e corporales es esta diferencia, que los 
corporales cuando no son tenidos encienden de sí gran deseo, mas 
cuando son tenidos en abundancia e se comen a hartura, luego son 
en fastidio a su comedor por la hartura de ellos”. Lo cual hacen al 
contrario los manjares espirituales. Los cuales, cuando no se tienen, 
son en fastidio e cuando se tienen, son en deseo. E tanto cuanto más 
parte se tienen de ellos, tanto más hambre e codicia engendran de sí 
mismos. En los manjares del cuerpo aplace el apetito, más la hartura 
y abundancia desagrada, en ellos el apetito engendra hartura, la har-
tura trae fastidio. Mas en los manjares espirituales el apetito engen-
dra hartura e la hartura engendra apetito. Ciertamente, los manjares 
espirituales acrecientan deseo en la voluntad cuando hartan porque 
cuanto más el sabor de ellos se siente e recibe, tanto más se conoce 
en qué modo deban ser amados. Por ende, no siendo conocidos no 
pueden ser amados porque su sabor no es conocido. ¿Quién puede 
amar lo que no conoce? Por ende, el Profeta nos amonesta diciendo: 

290



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

“gustad e ved cuanto suave es el Señor”. Como si dijese, no cono-
céis la suavidad de Él porque nunca lo gustásteis, mas tocad con el 
paladar del corazón el manjar de la vida porque probando la dulce-
dumbre de él le podáis amar. 

Fol. 15r. 

Capítulo XVII. Del anticristo. 

Acatando las cosas susodichas de los bienes espirituales e celestia-
les, a toda persona conviene menospreciar las cosas mundanas e se-
guir la carrera de aquella ciudad celestial, en la cual son tantos, eran 
inestimables gozos e bienes. Mas porque ante que el cuerpo humano 
sea glorificado como es dicho, ha de ser resucitado e juzgado. Por 
ende, es a decir aquí algo de la Resurrección e del Juicio General. 
Mas, primeramente, del anticristo brevemente. Cerca de lo cual es 
a saber ante que venga Jesucristo a juzgar el mundo, vendrá el anti-
cristo, el cual será engendrado naturalmente de hombre e mujer, más 
después de concebido, decidirá el espíritu maligno en el vientre de la 
madre con su virtud e obra diabólica. Después, nacerá e será criado. 
Por lo cual, será dicho hijo de perdición. El cual nacerá en la ciudad 
de Babilonia e después vendrá en Jerusalén e haráse circuncidar, di-
ciendo a los judíos ser su rey e su mesías. Donde el pueblo de los 
judíos luego le recibirá e se allegará a él, hasta que por la predicación 
de Henoc y Helías sean retornados a Cristo. El cual anticristo crecerá 
en tanta presunción e soberbia que se llamará Dios e así se asentará 
en el templo de Dios e se hará honrar como Dios. Se-

Fol. 15v. 

rá mucho malo e pecador abominable ante Dios, mas por hipocresía 
simulará ser santo e justo porque más ligeramente pueda engañar. 
Así como dice Daniel e otros profetas, los cuales abierta e clara-
mente hablaron de su malignidad e pedimiento e malas obras. Por 
mayor vituperio de Dios, hará adornar su imagen e hará ser todos 

291



ROCÍO MOLINA FLORES 

señalados de su señal en la mano diestra y en la frente. En tal modo 
que ninguno pueda comprar ni vender, salvo el que tuviere su señal. 
Así como en Cristo fue henchimiento de divinidad, así será en el 
anticristo henchimiento de iniquidad e malignidad. Porque en él será 
la cabeza de todos los males que es el diablo. Predicará ley nueva e 
trabajará por destruir la ley de Cristo. Enviará predicadores por todas 
las partes del mundo. Obrará falsos milagros por arte mágica diabó-
lica, hallará tesoros muchos escondidos, por los cuales atraerá así los 
ricos de este siglo. E a los que no pudiere traer de grado, atraerlos ha 
por fuerza, por muchos modos de tormentos. Así como el anticristo 
será el más cruel de todos los perseguidores de la iglesia, así será los 
santos de aquel tiempo más fuertes que los mártires pasados. Tendrá 
consigo encantadores e como se allegaren a él los judíos e le creye-
ren e siguieren entonces vendrán vestidos de sacos Henoc y Helías. 
Los cuales, predicando la ley de Cristo, convertirán a ella los judíos. 
E predicarán tres años y medio como Cristo predicó. Más en fin el 
anticristo los hará matar en Je-

Fol. 16r. 

rusalén y estarán los cuerpos de ellos en las plazas tres días y medio 
porque ninguna persona los osará enterrar por miedo del anticristo. 
Mas después de los tres días e medio, dará Dios en ellos espíritu de 
vida y estarán sobre sus pies y entonces, temor grande será en todos 
los que los vieron muertos e oirán todos una voz grande del Cielo 
que dirá a ellos: “Helia y Henoch subid acá”. E subirán al Cielo en 
nube e verlos han sus enemigos. En aquel día será hecho gran terre-
moto, caerá la décima parte de la ciudad e morirá en el terremoto 
diez mil hombres. Los que quedaren serán llenos de temor e darán 
gloria a Dios del Cielo. Todo parece así por el Apocalipsis, capítulo 
XI. Mas el anticristo después de la muerte de Helías y Henoch reina-
rá quince días, mas todo el tiempo de su reinar será tres años e me-
dio, según la glosa sobre Daniel, capítulo XII. Mas Dios por su poder
le matará estando en el monte Olivetti, en su silla, en su pabellón, en
aquel lugar cerca del que nuestro redentor subió a los Cielos. El cual

292



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

anticristo muerte, no vendrá luego al Juicio Jesucristo, más, según 
la glosa sobre Daniel, serán dados cuarenta e cinco días de espacio 
para consolación de los santos, mas ninguno sabe que tanto espacio 
de tiempo habrá entre aquellos, cuarenta e cinco días e la fin del 
mundo. Los judíos luego se convertirán a la fe de Cristo e la iglesia 
será pacificada desde entonces. Ante que nuestro redentor Jesucristo 
venga del Juicio general serán quince señales, en quince días, muy 
espantosas. Las cuales dejo de poner aquí por abreviar.

Fol. 16v. 

Capítulo XVIII. De la orden e modo de la resurrección general. 

Como son cumplidas e pasadas todas las cosas que los profetas dije-
ran de Cristo en su advenimiento a salvar e redimir el humano linaje, 
así se cumplirán las cosas que por los mismos profetas son dichas del 
segundo advenimiento del mismo Cristo, nuestro redentor, cuando 
viniere a juzgar el mundo, es a saber los vivos e los muertos. Lo cual 
todo afirmó por su autoridad e palabra el mismo Cristo, estando en 
este mundo e predicando, como parece por los evangelistas en mu-
chos lugares de sus evangelios. Cerca lo cual, es de saber que ante 
del dicho Juicio será la Resurrección general, como dice la Sagrada 
Escritura y el Maestro de las Sentencias lo pone en la distinción XL-
VII del IIII, donde dice: “viniendo el Señor al juicio, fuego vendrá 
ante él, el cual quemará la figura de este mundo”. E no dice la sus-
tancia e ser de la tierra, salvo la figura, porque aquel fuego del juicio 
tanto subirá sobre los montes más altos cuanto subieron las aguas del 
diluvio. E por tanto, quemará e consumirá todas las cosas e consu-
mirá todos los malos que aquel día fueren vivos, más no consumirá 
los buenos, como lo dice Agustino y el mismo Maestro lo alega. En 
los cuales buenos, si alguna cosa de vicio hubiere que purgar, por 

Fol. 17r. 

293



ROCÍO MOLINA FLORES 

aquel fuego será purgado, mas a los que no tuvieren algo que purgar 
no les empecerá. Lo cual así hecho e purgado el mundo por el fuego, 
viniendo el redentor a juzgar, sonará aquella trompa o voz grande 
en toda parte que dirá: “levantad muertos a juicio”. En el sonido 
de la cual resucitarán todos los muertos. E entonces, por obra e mi-
nistración de los ángeles, será aventada la Era porque los buenos 
serán allegados ende de las cuatro partes del mundo e apartados por 
ministración de los ángeles. Por lo cual, luego será arrebatados a 
recibir a Jesucristo en el aire, quedando los malos en tierra, la cual 
amaron. Mas los justos que quedaren vivos, no siendo quemados, 
ni consumimos por el fuego, como es dicho, morirá e resucitará en 
momento e serán arrebatas en el aire juntamente con los susodichos 
justos. Como lo dice el apóstol en la primera epístola a los Thesalo-
nicenses, capítulo IIII. En tal modo, que la resurrección de todos los 
buenos e malos sea hecha en momento en tanto como mover el ojo, 
como parece por el mismo apóstol en la primera epístola a los Co-
rinthios, capítulo XV, donde dijo: “ciertamente, todos resucitaremos 
en momento”. La cual autoridad trae Santo Thomás en la distinción 
XLIII del IIII. Cerca lo cual dice Ambrosio en aquel arrebatamiento 
de aquellos que serán hallados vivos, será muerte e resurrección. 
Donde la ánima, cuasi por sueño salida del cuerpo, sea tornada a él 
en momento. Esta razón de Ambro-

Fol. 17v. 

sio trae el Maestro en la distinción XLIII del IIII. Todos resucitarán 
con sus miembros sanos y enteros sin lesión e sin poderse corrom-
per ni morir, mas no resucitarán todos sin poder padecer porque los 
malos padecerán en el infierno para siempre, sin corrompimiento de 
miembros, mas los justos resucitarán sin poder padecer. Todos ten-
drán sus cabellos e uñas e todas las cosas que pertenecen al cum-
plimiento e hermosura del hombre sin defecto alguno, como lo dijo 
nuestro Redentor e parece por San Matheo, capítulo X, donde dijo a 
sus discípulos: “los cabellos de vuestra cabeza todos son contados, 
ninguno perecerá”. Todos resucitarán en edad de treinta y dos años 
y tres meses, como había Cristo cuando murió. Mas no resucitarán 

294



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

todos de un tamaño del cuerpo, salvo cada uno tendrá su cuerpo ta-
maño como le tuvo siendo de aquella edad, si a ella alcanzó, o como 
le tuviera si a ella alcanzara. 

Capítulo XIX. Del lugar e forma del juicio. 

El Juicio general será hecho sobre el Valle de Josaphat, según parece 
haberlo dicho el profeta Johel en persona e Dios en el capítulo III, 
donde dijo: “resucitarán e subirán las gentes en el Valle de Josaphat 
porque ende me sentare a juzgar a todas ellas”. Mas Cristo no bajará 
a Tierra a juzgar, salvo 

Fol. 18r. 

estará sentado en la fila de su majestad en el aire sobre el dicho valle, 
que es al lado del Monte Olivetti, de donde subió al Cielo. Josaphat 
quiere decir Juicio del Señor. E así en el Valle de Josaphat serán 
ayuntados los malos a ser juzgados e condenados, mas los justos no 
decidirán en tal Valle de Josaphat, ni en el valle de condenación, que 
por él es significado. En el primero advenimiento vino e nació Cristo 
en forma humana muy humilde a ser juzgado e padecer e morir por 
nuestra redención, mas en el segundo advenimiento cuando viniere 
a juzgar, verán en forma gloriosa muy terrible y espantoso a los ma-
los e muy blando e amoroso a los buenos. Todos les verán en forma 
humana glorificada como es, mas los malos no verán la claridad de 
la divinidad. Solamente los buenos la verán, la cual será a ellos Vida 
Eterna. Lo mismo lo dice el Maestro en la distinción XLVIII del IIII. 
Los ángeles traerán la señal de la cruz en el Cielo ante el juez, como 
parece por San Matheo, capitulo XXIII. Entonces se cumplirá lo que 
el mismo Cristo dijo: “el Hijo de la Virgen vendrá en la gloria de su 
Padre con sus ángeles y entonces retribuirá a cada uno según sus 
obras”, como parece por el mismo San Matheo, capítulo XVI. Cier-
tamente, Jesucristo sabe las obras buenas e malas de todos porque 
es Dios e sabiduría eterna e así su sentencia será muy buena e justa 
e pronunciará dos sentencias, una en favor de los justos e otra en 
condenación de los malos. A los justos dirá: “venid ben-

295



ROCÍO MOLINA FLORES 

Fol. 18v. 

ditos de mi Padre, recibid el Reino que vos está aparejado desde 
el comiendo del mundo”. A los malos dirá: “andad malditos en el 
fuego perdurable que está aparejado al diablo e a sus ángeles”. E 
así, acabado el Juicio, todo el calor de aquel fuego susodicho seguirá 
la sentencia del juez. Envolverá los pecadores dañados miserables e 
traerlos ha al infierno. Mas los justos subirán con Cristo en el Cielo, 
en la compañía de los coros de los ángeles, a reinar para siempre en 
abastanza de paz e gloria. Después de día del Juicio, estarán todos 
los justos ante Dios, según lo dicho en el capítulo X. 

Capítulo XX. Por amonestación. 

Considerando lo susodicho, a todo hombre conviene trocar la vida 
mala e uso de pecar tomando el consejo que nuestro redentor nos da, 
como parecer por el dicho capítulo XVI de San Matheo, donde dice: 
“si alguno quiere venir en pos de mí, niegue a sí mismo e sígame”. 
Lo cual se entiende negando e desamparando las cosas malas de 
pecado, que en sí mismo conoce siguiendo a Cristo por el camino 
de las virtudes. Es a saber, el que fue soberbio e presuntuoso, si es 
hecho humilde e blando a sí mismo renuncia. Si fue lujurioso e ya 
mudó la vida a continencia, ciertamente ya se negó. Si pecaba por ira 
e ya es pacífico, a sí mismo niega. 

Fol. 19r. 

Si fue avariento y ya dejó de codiciar e torna lo mal habido a su 
dueño e comienza a dar de lo suyo, sin duda a sí mismo desampara. 
Si era blasfemado e ya no jura aún la fe, ni la cruz, ni dice por Dios 
ni lo consiente decir en su casa y a castigar e niega a sí mismo. Si 
fue perezoso e mal devoto en santificar las fiestas, ocupándose en las 
cosas vanas del mundo, perdiendo su tiempo hablando cosas sin pro-
vecho e ya es diligente en venir a la iglesia y está en ella con mucha 
devoción rezando e confesando sus pecados de todo su corazón a 

296



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Dios con mucha humildad, ya renuncia a sí mismo. Ítem, el que solía 
ser glotón comiendo y bebiendo muchas veces o muchos manjares e 
con mucha diligencia guisados, si ya se contenta con pocos haciendo 
parte de ellos a los pobres en vianda o en dinero e por consiguiente, 
ya no procura ni quiere los deleites temporales, ni se deleita vana-
mente en las cosas del mundo, salvo en las cosas de Dios, ésta tal 
persona ya renunció a sí mismo e aborrece su ánima en este mundo 
por Dios. Eso mismo hace el que solía mentir con daño del prójimo 
o por vanagloria. El detratador del prójimo en ausencia con daños de
su honra o fama diciendo con deliberación e voluntad que le venga
aquel daño; el cizañador e revolvedor de los amigos; el injuriador en
presencia amenguando la persona de otro diciéndole alguna lesión
que Dios le dio o en otro mo-

Fol. 19v. 

do que le sea vituperio, salvo si dice en burla a placer del injuriado, 
acá entonces no peca mortalmente; el lisonjeador alabando a otro de 
lo que no debe ser alabado o con intención de le empecer o si le da 
ocasión de pecar por vanagloria; el jactador e alabador de sí mismo 
de lo que es ofensa de Dios o de lo que es mentira o menospreciando 
a otros saliendo en palabras de menosprecio contra alguno o con in-
tención de adquirir algún provecho; el contendedor en palabras con 
otro, porfiando contra la verdad conocida; el porfiador con voces de-
masiadas e gestos de saña e soberbia e con menosprecio e injuria de 
otro, aunque tenga razón en la porfía; el amenazador con ira e saña 
con intención de venganza; el negador de la culpa donde la debía 
conocer o siendo en daño del prójimo; el aconsejador de mal con-
sejo por donde vino algún mal al prójimo o fue su intención que le 
vinieses, aunque no le vino; el menoscabador de las cosas de otro en 
presencia o ausencia con dañada intención; el zaherido de los bienes 
que hizo con intención de menoscabar e injuriar; el descubridor del 
secreto con daño del prójimo; el callador de la verdad con daño del 
prójimo; el levantador de falsos testimonios; el que solía pecar por 
hipocresía, teniendo en el corazón una cosa demostrando otra por 
palabra o por obra con intención de se mostrar mejor de lo que es o 

297



ROCÍO MOLINA FLORES 

con intención de adqui- 

Fol. 20r. 

rir algún interés. Todos estos pecados de la lengua e hipocresía son 
pecado mortal, como lo pone Santo Thomás en la segunda parte de 
la segunda. Estos todos, si son retraídos de las tales obras malas e de 
otras semejantes e perseveran en las virtudes negando e renunciando 
su voluntad por Jesucristo, ya pierden su ánima en este mundo e 
guárdenla en la Vida Eterna, como parece por el dicho capítulo de 
San Matheo e por San Juan, capítulo XII. Haberlo dicho Cristo: “e 
ya van por la vía estrecha de las virtudes, que trae a la salvación, 
porque resisten en contrahacen toda su voluntad, lo cual es un grave 
género e modo de martirio”. Mas aún con todo eso, ni con todo lo 
que se puede hacer, no son dignas ni merecedoras las pasiones de 
este mundo de la gloria que se nos dará en el otro, como lo dice el 
Apóstol a los romanos, capítulo VIII. Porque como él mismo dice: 
“todos pecaron e tienen menester de la gloria de Dios e son justifi-
cados de balde por su gracia”. Lo mismo quiera que, después de la 
tal justificación hecha por Dios, sin méritos dignos, cada uno reci-
birá más o menos gloria según sus méritos, como en el capítulo V 
es dicho. A la cual justificación quiere Dios la voluntad del pecador. 
Es a saber, que la quiera e la pida con dolor e arrepentimiento de sus 
pecados, a lo cual se puede mover, según es dicho en el capítulo V. 

Fol. 20v. 

Oración muy devota ordenada e hecha en coplas por el padre toleda-
no Gómez García. A la cual él llama culter, que quiere decir cuchillo, 
porque los misterios de la Pasión de Cristo, que en él se tratarán, 
fueron todos cuchillos de dolor, que acuchillaron e pasaron su áni-
ma. No son coplas para reír con ellas, salvo para sentirlas con mucho 
reposo, leyéndolas en apartado las personas devotas, como las ora-
ciones se deben leer. Porque todo lo que en ellas se trata es cordial 
e provocativo a mucha devoción e lágrimas. Las coplas quieren ser 
bien leídas para entender la sentencia. Es a saber, cada pie de la 

298



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

copla entero hasta el cabo, sin parar en medio, porque así caigan los 
consonantes unos con otros. Esto digo por las mujeres que no son 
usadas leer coplas.

Culter que circuncidaste
la carne de Cristo santa
rompe con dolor que gaste
mis entrañas y engaste
congoja de pena tanta.

Oh, Cristo circuncidado
con cuchillo de aflicción
de pedernal aguzado 
allí eras figurado
tú por nuestra redención.

Eres piedra cimental 
del sagrado edificio
que la bondad divinal 
en su iglesia milital
ordenó en sacrificio. 

Eres piedra fundamento 
de humana salvación
circuncida el crecimiento
de mis pecados sin cuento
no me causen perdición. 

Tú lloraste con dolor
de la carne a ti cortada 
e tu madre con amor

Fol. 21r. 

e mancilla e pavor 
llora toda desmayada. 

Desque la viste llorar
Oh fijo del soberano 
allegas por le quitar
lágrimas e sollozar 
blandeando con la mano. 

Tú nacido de ocho días
Oh sabiduría eterna 
conocías y entendías
e todas las cosas regias 
con la claridad paterna. 

Encelabas tu saber 
Oh eterna sapiencia 
por haber de padecer
e para nos merecer
la visión de tu esencia.
De Herodes malicioso 
luego te libró Dios padre
a Egipto sin reposo
te trajo Josep amoroso
e a tu bendita madre. 

Por camino despoblado
e de mucha andadura
Oh, tan tierno delicado
vas Jesús acallantado 
de tu madre con tristura.

De las gentes deseado
fuiste tu cinco mil años 
vaste ora desterrado 

299



ROCÍO MOLINA FLORES 

porque el día no es llegado 
de reparar nuestros daños. 

Caminando noche e día
por los montes despoblados 
con Josep y con María
por cumplir la profecía
a Egipto so es llegados. 

De tu madre e doncella
de tan tierna juventud
del mundo eres estrella
mucho hermosa e bella
guíame por tu virtud. 

Al cabo de la jornada
con muy mucha pobredad
todos dicen no hay posada
a ti Virgen consagrada
e a la alta majestad. 

Tú eras de quince años
e tu hijo de dos meses 
como era de estraños
rescibistes muchos daños 
e fatiga muchas veces.

Algunas buenas matronas
viendo la necesidad
de tan humildes personas
e tan dignas de coronas
socorren con caridad

Otro tanto e más pasaste
Oh Jesús, nuestra riqueza
cuando a Nazaret tornaste

Fol 21v. 

e después que ahí moraste
con tu madre e tu pobreza. 

Jesús, dulce pies lavando
ante ellos te humillas
esos mismos tú besando
e tu cuerpo consagrado
somos hechos sin mancillas

Oh, sacramento inefable
que por clemencia nos diste
Oh, piedad tan notable
Oh, que amor tan entrañable
a cerca de nos tuviste. 

Oh, sacramento admirable
Dios e hombre verdadero
a Dios padre aceptable 
a nos tanto favorable 
por morir en el madero

Gran potencia demostraste
en tu cuerpo consagrar
muy mayor la declaraste
cuando el mundo formaste
e oviste de encarnar. 

De tu muerte e pasión 
ya que habías de morir
memorial recordación 
por nuestra consolación 
en nos quisiste imprimir.

Oh, que fuera de tu gente

300



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

si presente no quedaras 
pereciera ciertamente 
ya te fuera descreyente
e así no nos salvaras. 

Bendición e alabanza 
por beneficio tamaño
sea a ti mi esperanza
Jesús dame confianza 
guárdame de mal engaño.
Eras triste e lloroso
a tu padre ya orando
en el huerto sin reposo
sudas sangre precioso
ángel a ti confortando. 

So color de buen amor 
Judas ministro de guerra
te dio paz, oh, sabedor 
más así como traidor 
reventó tripas afuera. 

Lanternas e armas trajeron 
porquel cordero tomasen 
con tu palabra tremieron 
todos en tierra cayeron
ante que a ti llegasen. 

Que será de tu poder
al juicio deputado
terrible serás de ver
que tal pudiste hacer
habiendo de ser juzgado. 
Dejándote ofender
Cristo sanas la oreja 
no te quieres defender 

Fol. 22r. 

dejaste dellos prender 
más humilde que oveja. 

Oh, sagrada atadura
que tales miembros ataste
que formaron a natura
e rompen la ligatura
del pecado e su contraste. 

Oh, mejilla graciosa 
de Jesús tan inocente 
mano mucho criminosa
e saliva ponzoñosa
te tocó tan feamente. 

Mándate azotar Pilato
por tu gente descreíble
azotáronte gran rato
Oh, qué pueblo tan ingrato
contra cuerpo tan sentible. 
Oh, Jesús cuan bien tuviste
el tu cuerpo tan atado 
a columna e sufriste
los azotes que sentiste
gravemente de tu grado.

Oh, columna que mediste
el cordero a ti ligado
que los pecados desviste
liga mi ánima triste
al que era sin pecado.

Mas después que te azotaron
de púrpura te vistieron

301



ROCÍO MOLINA FLORES 

mucho te injuriaron
con velo te cobijaron 
todo su bien perdieron. 

Por escarnio te adoraron
puestas rodillas en suelo
con guirnalda te ornaron 
de espinas que punzaron
tu cabeza rey del cielo.

Adivina te dijeron
quien toca con la caña 
con gestos te escarnecieron
Oh, Jesús a ti hirieron 
tu alza de mi tu saña.

Con purpúreo vestimento
de espinas coronado
te sacaron al convento
do era gente sin cuento
para ser tu condenado. 

Ellos dicen: haz que muera 
Pilato te falla justo
e querrie tener manera
dar a ti soltura entera
deste tan amargo gusto. 

Crucifica, crucifica
que se hizo Salvador
la gente mala replica 
muchas veces multiplica 
sus voces e su clamor. 

E así con su malicia 
piden seas crucificado

e maguer contra justicia

Fol. 22v. 

Pilato por avaricia
da sentencia mal su grado. 

Al punto te desnudaron
e quitáronte la ropa
malamente te trataron
más después que te dejaron
andas a buscar tu ropa.

Dicen viste engañador 
morirás en cruz alzado
de reinos trastornador
morirás como traidor 
con ladrones deputado.

Tú tomando cruz a cuestas
vas descalzo con flaqueza
siguente dueñas honestas 
en mejillas manos puestas
llorando con gran tristeza. 

La cruz era mucho gruesa 
más tú sin querella eras
el sayón a ti remesa
mandate andar a prisa
con palabras lastimeras. 

Así vas muy fatigado 
e de voluntad sin falla
con tus armas bien cargado
capitán muy esforzado
para vencer la batalla.

302



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Sales fuera de poblado
con trompeta pregonando
a tu madre has fallado
con corazón quebrantado
que a ti está esperando. 

Mas ella como te vido
Oh, Jesús tan desuljado
dio en tierra sin sentido
con dolor e con gemido
sin hablar a ti penado. 

Tú la quisieras hablar 
Oh, Jesús por despedida
mas no pudiste llegar
porque vas a más andar
a morir por nuestra vida.

Mas luego te despojaron
para poner en la cruz
con trompeta que tocaron
engañador te llamaron
seyendo del mundo luz. 

E la saya desnudada
levantó parte del cuero
porque ya era pegada
con sangre mucho cuajada
por azotes de primero. 

Así quedó vergonzosa 
tu carne toda de fuera
más tu madre congojosa 
cubre con toca lutosa
la carne que ella pariera.

Sogas tiraron tus manos
en la cruz para enclavar
que criaste los humanos

Fol. 23r. 

e harás los muertos sanos 
cuando quisieres juzgar.

Cristo en cruz levantado
con tu carne tan plagada
tu madre tienes al lado
su corazón quebrantado
contigo crucificada. 

Ella cual como miraste
con ojos tan amorosos
su corazón traspasaste
e a Juan la encomendaste
con sus ojos tan llorosos. 

Con tres clavos e una lanza
cinco plagas recibiste
que te dieron por quitanza
Oh, Jesús mi esperanza 
de cuanto bien les hiciste. 

Oh, clavos e cruz amarga 
de mérito provechoso
que sostuviste tal carga
que los pecados descarga
e da reino glorioso. 

Los judíos te blasfeman
sálvate, oh, salvador
elementos los condenan

303



ROCÍO MOLINA FLORES 

ca todos se desordenan 
en favor del criador.

Sangre corre, amor crece 
de Jesús aquella hora
tierra tiembla e tremece
y el sol se oscurece
tu muerte, oh, Cristo llora. 

La madre ves mortecida
Cristo doblas tus dolores
más por eso no se olvida
tu caridad encendida
rogar por tus matadores.

Oh, tú Virgen tan bendita
por dolor crucificada
de la muerte tan aflicta
tú la a mi ánima quita
que no sea condenada. 

Sed tienes de salvación 
de los hombres que criaste
e por nuestra redención 
dante hiel en poción
amargura que gustaste.

Heli llama tu clemencia 
ellos dicen que a Helías
tú encubres tu potencia
ellos definen sentencia 
e matan a ti mesías. 

E así con amargura 
tu ánima comendando
a Dios padre tu figura

e creador de natura
moriste nos salvando. 

Enteramente tú cumpliste 
promesas de profecías
todos sus dichos henchiste

Fol. 23v. 

y en fin por nos moriste
según dijo Isaías.

Por tu muerte dolorosa
Oh, Cristo tan deseada
dame vida gloriosa
do tu majestad reposa
en gloria tan acabada.

Amén. 

Otra oración a la cruz e al 
crucifijo e a cada una de sus 
plagas por coplas del mismo 
Gómez García.

Adorote cruz preciosa
para tanto edificada
para dar muerte famosa
con victoria fructuosa
a Jesús tan acabada. 

Oh, signo tan triunfal
de obra tan generosa
líbrame por tu señal 
de la muerte eternal

304



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

e flama tan rigurosa.

Oh, cabeza inclinada 
por aspereza de muerte
eres toda ensangrentada
por dolores lastimada
Jesús hacen de tu suerte.

Adorote mi criador
que crucificado eras
reinas para triunfador 
cercado de resplandor 
con plagas claras enteras. 

Consideradas todas cosas 
Oh, Jesús tan piadoso
todas son fastidiosas
las tuyas son codiciosas
paraíso deleitoso. 

El fruto de tu pasión
Oh, persona divinal
nos libró de la prisión 
de la mala obligación 
por la culpa paternal. 

De paraíso terrenal 
tales cuatro ríos son 
de una fuente perenal 
riegan campo oriental
Gión, Tigris, Frugifer, Fisón. 

Así eres ciertamente
tú Jesús que nos compraste
paraíso e clara fuente 
de deleites permanente 

e amor que nos mostraste.

E tus clavos tan groseros 
cuatro ríos nos dejaron
hicieron cuatro mineros
de tu sangre por regueros
que todo el mundo lavaron.

Longinos abrió tu pecho
para nos manifestar
el querer e amor estrecho

Fol. 24r. 

que nos diste por derecho
para habernos de salvar. 

Ambos pechos te punzó
aquella lanzada dura 
por el diestro comenzó
al sinistro alcanzó
hecha grande abertura. 

Así fue manifestada
la tu gran misericordia
que allí era secrestada
ab eterno ordenada
para morir con victoria. 

Agua e sangre concurrió
de tu llaga o costado
quel bautismo edificó
el mundo santificó
quitando todo el pecado. 

Dulce llaga lateral 

305



ROCÍO MOLINA FLORES 

e suave medicina
lavas lepra universal
líbrame de la infernal
e de tu honda picina.

Oh, llaga de diestra mano
adorote yo tan triste
por salvar pecado humano
como sin rio llano
dulcemente decorriste. 

A ti llamo, a ti adoro
llaga de Dios consagrada
en este presente coro
donde esperando laboro
faz segura mi pasada. 

Como Gión abundoso
tu llaga sinistra eres
rio grande virtuoso
sanas males, das reposo
dame parte de tus bienes.

A ti, llaga adoramos 
Oh, fuente dulcísima 
por ti sea que venzamos 
enemigos e veamos
 la visión santísima. 

Oh, llaga de pie derecho 
al río Tigris comparada
tu socorres con provecho
en todo daño y estrecho
haz perfecta mi jornada.

Oh, llaga de pie sinistro

como el río Frugifer
tú rompiste el registro
del infernal ministro
y el poder de Lucifer. 

Dulce llaga más que miel
contra toda amargura
aparta de mi la hiel
del infierno tan cruel
dame la vida futura.

Amén. 

306



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Fol. 24v. 

Este río Frugifer se dice Éufrates. Es el menor de todos cuatro ríos 
susodichos. Rompe e aparta en dos partes la ciudad de Babilonia, la 
cual significa la confusión del infierno e por tanto, comparo aquí la 
llaga del pie siniestro, que es de menos fuerza, al río menor por la 
potencia de la cual llaga fueron acoceados los claostros infernales e 
apartados e rompidos los atamientos dellos. 

Siete gozosa Nuestra Señora en versetes.

Gózate que concebiste
por oreja cuando oíste 
ave plena gracia. 

Gózate que mereciste 
parir virgen e nos diste
sacro sancto filio. 

Gózate que te adoraron
a tu hijo que buscaron
tres reyes cungaudio. 

Tú por nos morir lo viste
gózate que fueste triste 
porque ya resucitó.

Gózate que ya subió 
al padre do descendió
con llena victoria. 

Gózate que ya envió
lo que ante prometió
espíritu paráclito.

Gózate que ya sobiste

307



ROCÍO MOLINA FLORES 

con tu fijo do te viste
de honor e gloria.

Fol. 25r. 

Oración devotísima ante el sacramento del altar o ante el cruci-
fijo. 

Dulcísimo Señor mío Jesucristo, ruégote con tus llagas llagues mi 
corazón e con tu sangre rocíes mi voluntad. Porque donde quiera 
que me vuelva siempre te vea crucificado e todo lo que acatare me 
parezca con tu sangre ensangrentado. En tal modo que mi ánima 
totalmente en ti sea ocupada. Ninguna cosa tan deleitosa yo pueda 
fallar, ninguna cosa salvo tus llagas pueda acatar. Esta sea mi conso-
lación contigo Señor, ser llagado mi corazón. Esta sea mi entrañable 
afición, debajo de ti ninguna otra cosa pensar. No huelgue mi cora-
zón mi buen Jesús hasta fallar a ti por término final, donde repose e 
acabe su apetito. Amén. 

Oración después de comulgar. 

Llamásteme, Señor, a la mesa de tu convite e hartásteme de manjar 
suavísimo porque pan de ángeles me diste a gustar. Bendito seas tú e 
tu santo nombre por todos los siglos de los siglos e gracias infinitas 
hago a ti, que del valle de las miserias e pecado me llamaste e me 
trajiste convidado a tu muy alto e santo convite. Pídote por merced 
Señor, tengas por bien convidarme a sus fiestas e manjares eternos, 
donde en tu convite celestial me apaciente con todos tus santos e 
ángeles. E entonces sea harta mi ánima cuando apareciere a ella tu 
gloria. Acá en otro modo no puede ser harta. 

Fol. 25v. 

308



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Otra oración ante el sacramento o después de comulgar.

Cuan suave es, Señor, tu espíritu, que por demostrar la dulcedumbre 
tuya, dado el pan suavísimo del Cielo, a los hambrientos hinches de 
bienes e a los ricos fastidiosos dejas pobres menguados. 

Oración devotísima ante la imagen de la columna.

Muy piadoso Jesús, tus sacratísimas pisadas devota e humildemente 
yo beso. E por aquella inestimable caridad, por la cual por mí mucho 
pecadora quisiste ser desnudado a la columna atado e tan cruelmente 
azotado, que de la planta del pie hasta la cabeza no quedó en ti sani-
dad. Te ruego perdones a mí pecadora porque mi caso fue a ti oca-
sión de padecer. E por los muy crueles azotes tuyos apartes de mí los 
azotes que merezco. Da a mí mezquina parte de las plagas tuyas y en 
mi corazón de piedra imprime la fuerza e sentimiento de tus dolores. 
Dame, Señor, sentir contigo lo que por mí sentiste, hazme doler lo 
que te dolió. Dame llorar contigo. Castígueme tu castigo. E tu disci-
plina me corrija hasta el cabo. El amor tuyo me inflame. Tu sangre 
me cure. Tu trabajo me lave e tu tanta paciencia me esfuerce. Átame 
contigo, oh buen Jesús, con atadura de compasión en la columna con 
tu sangre consagrada. En tal modo que aquí por sentimiento amargo 
y en tu reino por beatificada glorificación, tu participante merezca 
ser hecha. Por ti, mi 

Fol. 26r.

dulcísimo Jesús, que con el padre y el Espíritu Santo bienes y reinas 
por todos los siglos de los siglos. Amén. 

Oración muy devota antel sacramento. 

Ayuntamiento admirable Dios e hombre verdadero, criador del géne-
ro humano. Tú, tomando cuerpo añado, tuviste por bien nacer de Vir-
gen e saliendo de ella, hombre sin simiente, diste a nos tu divinidad.

309



ROCÍO MOLINA FLORES 

Oración en tanto que consume el cuerpo de Dios. 

Sagrado convite en el cual tú, Cristo, eres recibido. Repítese la me-
moria de tu pasión. La ánima es llena de gracia e dase a nos prenda 
de la gloria venidera. 

Oración al sacramento. 

Adoróte verbo encarnado, en el altar consagrado, pan vivo de ángel 
es salud y esperanza de los cristianos. Adoróte cuerpo de Jesucris-
to, que del cielo descendiste. Líbrame de mal e de servir al diablo. 
Amén.

Otra oración al sacramento. 

Señor mío Jesucristo, que esta su sacratísima carne del santísimo 
vientre de la Virgen María tomaste e tu preciosa sangre en la ara de 
la cruz por la salud del mundo derramaste y en esta misma carne de 
tu muerte resucitaste e maravillosamente con ella a los cielos subiste 
e otra vez has de venir a juzgar los vivos e los muertos en esta misma 
carne con mucha gloria e gran potestad. Líbrame por tu sacratísimo 
cuer-

Fol. 26v. 

po que está en este altar de toda macula espiritual e corporal e tráeme 
por tu clemencia a tu reino celestial.

Otra oración ante el sacramento. 

Ay, mucho piadoso Señor mío Jesucristo, rey de los reyes, Señor de 
los señores, que procediendo e pasando por los autos sacratísimos de 
tu crudelísima pasión a todo el género humano muy provechosa sa-
lutífera e necesaria. Acabados los excelentísimos misterios que en tu 
sacratísima cena obraste y establecido y estatuido ya el sacro santo 
sacramento e misterio de tu sacratísimo cuerpo e sangre muy copio-

310



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

samente demostraste la carrera de la humildad a tus amados discípu-
los en aquel venerable auto de tu mandato. En el cual tomando forma 
de siervo por tus propias sacratísimas manos lavando los pies dellos 
e muy humildemente besándolos con boca muy mucho limpia e di-
vina tales palabras dejiste. Ejemplo do a vos que fagais en tal modo 
como yo fago. Las cuales cosas muy cumplidamente acabadas salis-
te fuera de Jerusalén con la santísima compañía de tus apóstoles e 
allegando al huerto donde usado habías orar. Tres dellos entre todos 
elegiste. Es a saber Pedro, Jacobo y Juan. Porque en aquella espanto-
sa hora de la dura batalla los hubieses por compañeros. A los cuales 
con testimonio de tu faz amarilla tu dejiste palabras de grandísimo 
dolor. Es a saber: “triste es mi ánima hasta la muerte, sostened aquí 

Fol. 27r. 

e velad conmigo”. E así ellos dejados por trecho de un tiro de piedra 
puestos los hinojos desnudos tierra con palabra ronca e amarillo bul-
to e turbación de ánima tales palabras piadosas al padre dejiste: “Pa-
dre mío, si posible es pasa este cáliz de mí. Ciertamente, el espíritu 
aparejado es, mas la carne es enferma, lo cual empero si a ti place 
sea como quieres”. E así Señor, levantándote de aquella oración tor-
naste a tus discípulos a los cuales hallaste durmiendo e del sueño los 
despertaste diciendo a Pedro así: “Pedro, duermes no pudiste velar 
conmigo una hora, velad pues e orad porque no entréis en tentación”. 
Los cuales así despertados tornaste a orar al padre con gran triste-
za e pavor temorizado diciendo: “Padre mío, si posible es pasa de 
mí este cáliz. Más si no te place cúmplase tu voluntad”. E así otra 
vez, rey mío, a tus discípulos tornaste, los cuales hallaste durmiendo 
como de primero porque sus ojos eran agravados con grave sueño. 
E despertados por las mismas palabras, tercera vez tornaste al padre. 
E por el modo ya dicho orando tanta fue la resistencia de tu altísima 
razón contra la flaqueza de la carne e tanto el amor y crecimiento de 
la grandísima caridad que a la salvación de las ánimas tuviste, que 
puesto en agonía muy prolijamente orando al padre de tu sacratísimo 
cuerpo corrió hasta tierra sudor de gotas de sangre. E luego el santí-
simo padre tuyo envió a ti mensajero celestial el cual 

311



ROCÍO MOLINA FLORES 

Fol. 27v. 

divinalmente a ti diese consolación porque no embargado de tu hu-
manidad con grandísimo vigor recibieses fuerzas para sobrepujar e 
vencer antiguo adversario en aquella muy áspera e durísima batallas 
en la cual con él habías de batallas. Por todos estos santísimos autos 
de gran caridad e divina salud llenos muy manso e muy mucho pia-
doso redentor e Señor mío pido con toda humildad e devoción a tu 
santísima clemencia que oyas mi oración aunque indigna de alcanzar 
tanto beneficio e que apartes de mí pecadora el grave sueño e into-
lerable de mis pecados. E me despiertes e levantes dél que soy ciega 
e caí envuelta en muchos deleites e males. E ante el padre tuyo Dios 
eterno seas por mí piadoso intercesor. E ten por bien Señor dar a mí 
tanta gracia que merezca ser consolada de tu santo ángel e acom-
pañada en mi vida e muerte. E la mi ánima después de salida de mí 
cuerpo sea presentada ante ti en la gloria tuya perdurable. Donde sin 
fin vives e reinas con el mismo padre tuyo e con el Espíritu Santo por 
todos los siglos de los siglos. Amén.

Oración a San Miguel. 

Señor San Miguel, arcángel de mi Señor Jesucristo, socórreme ante 
el altísimo juez. Oh batallador no vencido, se y presente siempre a 
mí indigna sierva tuya e defiéndeme del dragón infernal e de su es-
pantosa visión e de todos engaño de los malos espíritus. Sobre todo 
te ruego muy esclarecido e hermoso mini-

Fol. 28r.

stro de la altísima divinidad, que en la postrera hora de mi vida reci-
bas benigna e ligeramente mi ánima debajo de tu capitanía e la trayas 
en el lugar del refrigerio de paz e holganza para siempre. Amén. 

312



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

Oración muy devota a Nuestra Señora. 

Santa virgo María en el acatamiento de mi Señor Jesucristo, tu hijo, 
tanto más gloriosa que todos los espíritus angélicos e humanos, cuan-
do por él mereciste ser más bienaventurada en los cielos. Ruégote 
con llorosos suspiros que ahora e siempre al gemido de mi lloro in-
clines la oreja de tu magnífica piedad. Ya ciertamente señora por mis 
innumerables delitos conozco merecer el tormento infernal donde en 
ningún modo es lugar de penitencia. Porque cierto en el bautismo yo 
prometiese e lealtad a mi Señor, tu hijo, lo que hasta ahora siempre 
he mentido mal viviendo. Por ende, Señora a ti totalmente recurro 
porque ni tan buena ni tan santa persona yo hallo para aplacar la 
ira del juez venidero. Levántate pues, oh Señora Virgen, para hacer 
conmigo misericordia, levántate e abraza la piedad de mi redentor 
e ruega por mí. Cobija mis pecados ante los ojos de mi hacedor e 
demuéstrame las carreras de justicia. Aparta de mí orando los vicios 
que cometí mal pensando e mal obrando y engendre en mi corazón 
todas las plantas de virtudes. Impetra e procura a mí pecadora tal 
corrida e pasada por este mundo, que pueda conseguir e alcanzar el 
premio e galardón sen-

Fol. 28v. 

terno. En tal modo, oh muy piadosa Señora, ten contienda de oración 
por mí en el cielo, que deshagas todo el mas que cometí en la Tie-
rra. Pues que ninguna cosa tan mal es en mí que no puedas rogando 
alimpiar si place a ti. Oh sacratísima virgo María, yo que creo tu ser 
madre de Dios, sienta creyendo que por mí hayas rogado. E según 
mi petición hagas para mí alcanzado e yo que confieso tú haber en-
gendrado a Dios e hombre sea gozosa de haberme venido por ti la 
salud deseada. E así como confieso ser tu mejor que todos los santos, 
sienta haber alcanzado por tu cumplimiento de paz e remisión de 
pecados. E si en algún tiempo sintiere allegarse a mí la divina mi-
sericordia tu defendimiento sea conmigo que no caiga por soberbia. 
E si alguna vez me viniera alguna tribulación porque no peque sea 
por mí a tu hijo tu santa oración, haz pues así es orando señora, que 
sierva de tu hijo mi redentor merezca ser fecha yo pecadora. Amén. 

313



ROCÍO MOLINA FLORES 

Otra oración de Nuestra Señora. 

Sacratísima virgo María, qué flor suavísima muy mucho hermosa 
concebida por Espíritu Santo en tus castas entrañas nos diste sahúma 
mi voluntad con aquel olor suavísimo que del tálamo de tu pecho 
abunda porque a tu hijo precioso con puro corazón pueda amar. E 
mediante tu gracia perdone a mí indigna por ti el que a sí mismo tan 
digno perdonar no quiso por mí. Recuérdate muy mucho piadosa 
señora en qué modo el cuchillo de su muerte traspasó tu

Fol. 29r. 

ánima y en qué modo el mismo hijo tuyo colgado en la cruz por mí 
con tan lloroso acatamiento aguardabas. Con clavos enclavado. De 
espinas coronado. E con lanza llagado. E si te recuerdas de las llagas 
de su cuerpo e de tu corazón, no menosprecies a mí por tanto precio 
redimida e aunque sea yo vil. Oh virgen benignísima, otórgame que 
por recordación piadosa descuelgue contigo de la cruz tu amado hijo 
e con mucho dolor reciba en las palmas de mi corazón tan suavísima 
carga. En tal modo que por tocamiento de sus llagas en mi voluntad, 
la virtud de su sangre lave las mancillas de mi conciencia con abun-
dancia de lágrimas en mi corazón. Porque señaladas de tal señal no 
presuma acometerme el enemigo de la cruz. Oh madre santísima de 
mi señor Jesucristo por ti confío ser librada e salva. Cualquier mal 
que a mi traspasamiento merece por tu dulce intercesión será desleí-
do ciertamente. Oh rosa siempre verde, los suspiros de mi dolor sean 
confortados por tu suavísimo olor porque sean convertidos en gozo. 
Oh virgen clarísima hermoseada por singular privilegio que sola el 
hijo de Dios sin humano ayuntamiento mereciste concebir. Cierta-
mente, las otras madres engendrar generación sin compañía de varón 
no pueden, mas tú sola entre todas las hijas de Adán apropiaste a ti a 
Cristo Dios e hombre. Del cual ayuntamiento fue obrador el Espíritu 
Santo. Por lo cual, cuanto mayor pregorrativa tienes que todas las 
mujeres en ser madre de Dios e 

Fol. 29v. 

314



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

virgen tanto mayor poder por su gracia creo tener tu ante Dios. E 
por tanto con mayor fiucia recurro a ti en mis angustias, oh piado-
sa virgen, conociendo ser ensalzada en tantos honores. Entrando el 
hijo de Dios en tu tálamo virginal así como muchedumbre de olores 
pimentosos e bálsamo de buen olor se envolvió en la sabana limpia 
de tu virginidad del cual olor suavísimo tu señora ya empapada, tu 
reciente e santa virginidad siempre guarda e retiene olor suavísimo 
de santidad sin apartamiento e división. Por lo cual yo miserable 
pecadora más familiarmente adoro en ti el efecto e obra de la divina 
piedad. Ciertamente, no podría la intención de mi voluntad sostener 
la fragancia e olor inefable de la divinidad. Si tú virgen medianera 
entre Dios e los hombres en algún modo no la templases a mí. Tú 
eres estrella clarísima de la mar de este mundo que a los navegantes 
por las ondas peligrosas dél traes en el madero de la cruz al puerto de 
la salud eterna. Cierto más de buena voluntad guías e traes aquellos 
que con ataduras de se traen la imagen del crucificado hijo tuyo. Mu-
chos andando en tenebras alumbras con lumbres de tu claridad. Los 
cuales después de la tempestad e tormenta de los malos e pecados 
allegándose al madero salutífero de la cruz son librados del profundo 
piélago dellos por penitencia resplandezca pues así es sobre mí, oh 
beatísima virgo María, la lumbre de tu faz e ten por bien abrir mise-
ricordiosamente sobre mí tus

Fol. 30r. 

ojos benignísimos e suaves porque en el resplendor de tu bulto yo 
alumbrada pueda alcanzar el puerto deseado de la tierras de los que 
siempre viven. Amén. 

Razón historial de las cosas e vidas de Nuestra Señora la Virgen 
bendita madre de Dios. 

Según cuenta la sangrada escritura, cuando la bendita virgen María 
ovo edad de tres años fue apartada e quitada de la leche de Ana, glo-
riosa su madre, y entonces ella e Joaquín, padre de la misma niña, la 
trajeron a presentar al templo de Dios en Jerusalén. Los cuales ofre-

315



ROCÍO MOLINA FLORES 

ciendo por ella ofrenda al Señor, dieron su infanta María en compa-
ñía de las otras vírgenes que se criaban en el mismo templo. La cual 
como fue puesta ante el dicho templo a la subida dél cual eran quince 
gradas, todas las subió por sí misma muy ligeramente sin ayuda de 
alguna persona. Lo cual fue caso de admiración a todos los presentes 
e pontífices del mesmo tiemplo e sacerdotes. E así todas las obras 
de la bendita María eran maravillosas. La cual seyendo de tan tierna 
edad con tanto reposo e seguridad andaba e tan perfectamente habla-
ba e insistía e duraba en la oración e alabanzas de Dios, que no se 
mostraba niña de poca edad salvo mujer antigua mucho cuerda e de-
vota. Las cosas de labor de manos de lana e seda e otras cosas que las 
mujeres mayores no sabían hacer la gloriosa seyendo en tierna edad 
las hacía perfecta e muy ligeramente, la cual estatuyó e ordenó su 

Fol. 30v. 

vida e modo de vivir en gloriosa forma e regla. Es saber dende la 
primera hora del día hasta la tercera estaba en oración. Dende la 
tercia hasta la nona se ocupaba en la obra de sus manos. Dende la 
nona tornaba a la oración e no cesaba della hasta que el ángel de 
Dios la visitaba con mucha reverencia e le daba el manjar que había 
de comer. E así de bien en mejor crecía más en las virtudes e amor 
de Dios que en la edad ni en el cuerpo queriendo siempre preceder a 
las otras vírgenes mayores que con ella eran en toda virtud. Seyendo 
la primera en las vigilias de la noche a las alabanzas divinas. En la 
sabiduría de la ley, más sabida. En la humildad, más humilde. La 
cual hace pobre de espíritu. En los cantares de David, que es el sal-
terio, era más suficiente e graciosa. En la caridad, más llena. En toda 
virtud puridad e limpieza más cumplida e acabada. Ninguna persona 
la vido irada. Todas sus palabras en tanto eran llenas de gracia que en 
su lengua se manifestaba Dios. Si alguno la saludaba ella respondía: 
deogratias. Della ovo principio esta salutación deogratias. Con el 
manjar que recibía de la mano del ángel se sostenía e lo que recibía 
de mano de los pontífices del templo daba a los pobres. Muchas ve-
ces eran vistos los ángeles hablar con ella como sus familiares. Si 
algún enfermo la tocaba, luego era consolado. Su trato era muy lim-

316



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

pio e suave e honesto en la conversación. De poca habla e honestas 
palabras. Sin gestos. Sin 

Fol. 31r. 

bostezos e abrimientos de boca ante los hombres, ni con sonido es-
tando sola. Sin furia. Sin osadía. Sin risa. Sin turbación. Fue acabada 
en todo saber y elocuencia. Fue llena de gracia. Tuvo estado e altura 
de tres brazos. Fue que si de color de trigo. Los ojos rubios e narices 
iguales, cejas negras, cumplida de bulto e acatadura derecha. Manos 
cumplidas e dedos. Amaba e quería ser vestida de paño de su color 
della. Nunca fue ociosa e mas siempre perseveraba en lección, ora-
ción, contemplación, ayunos e trabajos. Seyendo de edad de trece 
años, estando en el templo con las otras vírgenes fue desposada con 
Joseph, varón viejo e justo por el consejo divino que ovo el pontífice 
del propiciatorio sobre el casamiento della por cuanto no quería casar 
por haber hecho voto de virginidad. E así luego Joseph se partió para 
su ciudad Betlén a aparejar su casa. Mas los pontífices del templo 
enviaron la virgen gloriosa a la ciudad de Nazareth a la casa de sus 
padres, Joaquín e Ana, con mucha honra acompañada de doncellas. 
A la cual luego envió Dios su arcángel San Gabriel con la embajada 
de la encarnación de su hijo eterno en el vientre virginal della. La 
cual como en fin de algunas razones respondió: “aquí es la sierva del 
Señor, sea fecho a mí según tu prometimiento”. En ese momento el 
verbo divino que es el hijo de Dios padre, la segunda persona de la 
Trinidad, fue hecho hombre, vistiéndose de la carne della dentro en 
su vientre. En tal modo que fuese di-

Fol. 31v. 

os hombre verdadero e perfecto en divinidad e ánima razonal e carne 
humana juntamente en una persona por maravilla unión e ayunta-
miento, sin confundimiento de las sustancias divina e humana una 
en otra porque así como la ánima razonal e la carne es un hombre, 
así Dios e hombre es un Cristo. E así la Virgen sagrada, seyendo 
desposada con el carpintero, casó con el fabricador del cielo e por 

317



ROCÍO MOLINA FLORES 

tanto casó muy bien como llena de gracia. Seyendo escogida entre 
todas las hijas de Adán por esposa e madre de su criador. Por lo cual, 
ovo grandes arras e dote. Ca recibió en arras ser madre de Dios e 
recibió en dote permanecer entera en su virginidad sin corrupción 
como estaba ante del parto. En tal modo que fuese madre de Dios 
y virgen perpetua. Emperatriz del cielo e abogada de los pecadores. 
Esta señora tan maravillosa cuando parió al dicho hijo suyo había 
edad de catorce años, con el que vivió XXXII años e tres meses. 
E después de su muerte e pasión vivió XVI años. En tal modo que 
cuando murió había ella LXIII años. Después de la pasión e muer-
te de su hijo Jesucristo e de su ascensión a los cielos hasta que los 
apóstoles fueron llenos de la gracia del Espíritu Santo e hasta que 
fueron esparcidos a la predicación del Evangelio por el mundo siem-
pre la acompañaron los mismos apóstoles. Mas San Juan apóstol y 
evangelista siempre la acompañaron e sirvió como hijo hasta en fin 
de su vida. Su morada e habitación de la gloriosa hasta su muerte fue 
acerca de aquel lugar donde su hijo 

Fol. 32r. 

fue sepultado por el amor que a él había. Porque dende allí pudiese 
ver todos los lugares donde él padeció e así fuese consolada e no 
sin causa. Porque así como Cristo de todos debe ser amado de todo 
corazón e ánima, muy más ardientemente de aquella de la cual era 
facedor e hijo. Ciertamente, por muchos dolores era afligida después 
del subimiento de su hijo a los cielos e por grandísimo deseo dél se 
quemaba callada e continuamente considerando las cosas que dél co-
noció, vido e oyó. Finalmente, como fuese llena de gracia e resplan-
deciente en toda virtud, ejemplo de perfección de la vida humana, 
dio su ánima bendita en las manos de su hijo glorioso. Como San Je-
rónimo en el sermón dice, su cuerpo fue sepultado en medio del valle 
de Josaphat, donde después fue fabricado un maravilloso templo de 
piedra. A las exequias e honras de la cual fueron ayuntados todos los 
apóstoles por movimiento divino y el mismo redentor Nuestro Jesu-
cristo, su hijo, fue presente con toda la corte celestial adornado de 
fiesta e con entera honra e solemnidad la tomó en ánima e cuerpa en 

318



VIDA Y CULTURA LETRADA DE UNA COMUNIDAD DE MUJERES EN LA SEVILLA 
DEL RENACIMIENTO: EL CONVENTO DE DOMINICAS DE MADRE DE DIOS

el cielo e consigo la colocó e puso en su trono sobre todos los choros 
de los ángeles. A poseer los bienes eternos e gozos incomparables 
para siempre. A ella plega confirmarnos en toda gracia, caridad e 
virtud e ayudarnos con sus ruegos e méritos en tal modo que dignos 
seamos de sus alabanzas e de verla en el cielo e tanta honra e gloria 
colocada. Amén. Deo gracias. 

Contraportada: 

Oratorio del padre toledano [margen superior izquierdo].

Este libro costó 4 maravedís en Burgos de mediado noviembre de 
1531. Está registrado. [margen inferior].

319





Este libro titulado  
Vida y Cultura Letrada de una Comunidad 

de Mujeres en la Sevilla del Renacimiento: El 
Convento de Dominicas de Madre de Dios 

del que es autora Rocío Molina Flores, 
se terminó de imprimir en  

los talleres de la Imprenta Provincial de la Diputación  
de Sevilla el 10 de noviembre de 2025






